
Norma Elizabeth Levrand

1Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

10.5020/2317-2150.2025.15931 Norma Elizabeth Levrand

*   	Abogada. Doctora en Derecho. Investigadora adjunta del Instituto de Estudios Sociales (Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Técnicas - Universidad Nacional de Entre Ríos), Argentina. Docente de la Facultad de Ciencias de la Gestión de la 
Universidad Autónoma de Entre Ríos y de la Facultad de Ingeniería y Ciencias Hídricas de la Universidad Nacional del Litoral.

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela
The Cultural Heritage of Indigenous Peoples in Argentina: Reflections on the Challenges of Its Protection
O patrimônio cultural dos povos indígenas na Argentina. Reflexões sobre os desafios de sua tutela
Norma Elizabeth Levrand * 

Universidade Nacional de Entre Ríos, Entre Ríos, Argentina

© 2025 Revista Pensar – Revista de Ciências Jurídicas.
Este é um artigo publicado em acesso aberto sob a licença 
Creative Commons Atribuição (CC-BY 4.0 Internacional). Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

Editorial

Histórico do Artigo
Recebido: 28/02/2025
Aceito: 21/03/2025

Eixo Temático: Artigo Internacional

Editores-chefes
Katherinne de Macêdo Maciel Mihaliuc   
Universidade de Fortaleza, Fortaleza, Ceará, 
Brasil
katherinne@unifor.br

Sidney Soares Filho   
Universidade de Fortaleza, Fortaleza, Ceará, 
Brasil 
sidney@unifor.br

Editor Responsável
Sidney Soares Filho    
Universidade de Fortaleza, Fortaleza, Ceará, 
Brasil 
sidney@unifor.br

Autor
Norma Elizabeth Levrand
levrand.norma@uader.edu.ar
https://orcid.org/0000-0002-1396-3688

Como citar:
LEVRAND, Norma Elizabeth. El patrimonio 
cultural de los pueblos indígenas en 
Argentina: reflexiones sobre los desafíos 
de su tutela. Pensar – Revista de Ciências 
Jurídicas, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025. 
DOI: https://doi.org/10.5020/2317-
2150.2025.15931

Declaração de disponibilidade de dados

Pensar – Journal of Legal Sciences adopts Open 
Science practices and makes available, alongside this 
publication, the Data Availability Statement (Pensar 
Data Form) completed and signed by the authors, which 
contains information on the nature of the article and the 
possible existence of supplementary data. The document 
can be accessed as a supplementary file on this website.

Resumen
El territorio que actualmente ocupa el Estado Argentino posee evidencias de ocupación de miles de 
años de antigüedad. Los pueblos que lo habitaban fueron diezmados y su cultura ocultada desde la 
colonización española. Sin embargo, en las últimas décadas los reclamos sobre el reconocimiento 
de sus derechos y las leyes dictadas en consecuencia evidencian la riqueza y diversidad cultural 
existente en el país. El objetivo de esta contribución es describir, a partir de un análisis socio-jurídico, 
el ecosistema de tutela jurídica vigente del patrimonio cultural de los pueblos originarios del actual 
territorio de Argentina. Para ello, se presenta una breve reseña histórica sobre la ocupación del 
territorio por los pueblos indígenas. Luego se describe el ecosistema de protección jurídica vigente, 
incluyendo leyes de patrimonio cultural como otras normas dedicadas al reconocimiento de derechos 
a los pueblos indígenas. Se evidencian las desconexiones y lagunas que presenta el sistema como 
también los ámbitos en los cuales la participación de los pueblos indígenas ha formado parte del 
reconocimiento de su patrimonio cultural.
Palabras clave: Argentina; leyes; patrimonio cultural; pueblos indígenas. 

Abstract
The territory currently occupied by the Argentine State has evidence of occupation going back thousands 
of years. Since the Spanish colonisation, the peoples who inhabited it have been decimated and their 
culture has been hidden. In recent decades, however, the demands for the recognition of their rights 
and the laws passed as a result have shown the richness and cultural diversity of the country. The aim 
of this paper is to describe, through a socio-legal analysis, the current ecosystem of legal protection 
of the cultural heritage of the indigenous peoples of the present territory of Argentina. To this end, a 
brief historical review of the occupation of the territory by indigenous peoples is presented. This is 
followed by a description of the current ecosystem of legal protection, including cultural heritage laws 
and other norms dedicated to the recognition of the rights of indigenous peoples. The inconsistencies 
and gaps in the system are highlighted, as well as the areas in which indigenous peoples’ participation 
has been part of the recognition of their cultural heritage.
Keywords: Argentine; cultural heritage; indigenous peoples; law. 

Resumo
O território atualmente ocupado pelo Estado argentino possui evidências de ocupação humana 
com milhares de anos de antiguidade. Os povos que o habitavam foram dizimados e suas culturas 
ocultadas desde a colonização espanhola. No entanto, nas últimas décadas, as reivindicações pelo 
reconhecimento de seus direitos e as leis promulgadas em consequência a essas demandas evidenciam 
a riqueza e a diversidade cultural existentes no país. O objetivo desta contribuição é descrever, a 
partir de uma análise sociojurídica, o ecossistema de tutela jurídica vigente do patrimônio cultural dos 
povos originários do atual território da Argentina. Para isso, apresenta-se uma breve resenha histórica 
sobre a ocupação do território pelos povos indígenas. Em seguida, descreve-se o ecossistema de 
proteção jurídica vigente, incluindo leis sobre patrimônio cultural, bem como outras normas dedicadas 
ao reconhecimento de direitos dos povos indígenas. Evidenciam-se, ainda, as desconexões e lacunas 
presentes no sistema, assim como os âmbitos nos quais a participação dos povos indígenas tem 
contribuído para o reconhecimento de seu patrimônio cultural.
Palavras-chave: Argentina; leis; patrimônio cultural; povos indígenas.

1  Introducción

El lema del XIII Encuentro Internacional de Derechos Culturales fue “El 
ecosistema de promoción y protección del patrimonio cultural”. Pensar la regulación 

http://periodicos.unifor.br/rpen
https://doi.org/10.5020/2317-2150.2025.15931
https://orcid.org/0000-0002-1396-3688
http://periodicos.unifor.br/rpen
https://orcid.org/0000-0001-8375-6986
http://lattes.cnpq.br/2960887302422849
https://orcid.org/0000-0003-4107-6290
http://lattes.cnpq.br/9218335907593806
https://orcid.org/0000-0003-4107-6290
http://lattes.cnpq.br/9218335907593806
https://orcid.org/0000-0002-1396-3688
https://doi.org/10.5020/2317-2150.2025.15931
https://doi.org/10.5020/2317-2150.2025.15931


Norma Elizabeth Levrand

2Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

del patrimonio cultural a partir de la noción de un ecosistema puede resultar innovador. Sin embargo, nos interesa 
vislumbrar dos aspectos desde los cuales puede observarse la novedad, desde el derecho argentino en particular.

En primer término, el concepto ecosistema fue esencial en el desarrollo de la ecología moderna. Como indican 
varios autores (Maas; Yrízar, 1990; Rincón, 2011), el término fue utilizado por primera vez en 1935 por Arthur George 
Tansley, aludiendo a la unidad integral de la comunidad biótica y su ambiente físico. Este concepto pronto se utilizó 
para definir y describir el comportamiento de diversos biomas. Uno de los pilares fundamentales del concepto es 
la noción de integralidad entre los sujetos, su comportamiento y el ambiente. En Argentina, la interpretación laxa 
del concepto posibilitó la inclusión del patrimonio cultural en la cláusula constitucional. Efectivamente, en 1993 se 
sancionó la Ley N° 24309 que declaró la necesidad de la reforma de la Constitución Nacional y autorizó la inclusión 
de nuevos artículos, de debate libre1. Entre estos últimos temas se encuentra la inclusión del derecho a un medio 
ambiente sano (Ley N° 24309, art. 3°, inc. k), que fue tratado por la Comisión de Nuevos Derechos y Garantías. Por 
esta libertad de inclusión de temas, los proyectos de los distintos bloques fueron bastante diversos, y el texto que 
acordó la Comisión de Redacción intentó coordinar las propuestas de cada uno. En los debates de la Comisión, 
la noción de ecosistema y su concepción de integralidad habilitó la incorporación de los componentes naturales y 
culturales en el derecho al ambiente sano y, por ende, posibilitó la inclusión del patrimonio cultural en la cláusula 
del artículo 41 de la Constitución Nacional (Haidar et al., 2014).

En consecuencia, el concepto de ecosistema, asociado a la mirada integral de los elementos que lo componen 
y que, en la interpretación de los Constituyentes de 1994, incluye los elementos culturales, constituye una novedad 
que acompaña el desarrollo jurídico de este país. A partir de la reforma constitucional, diversos autores justificaron 
la inclusión del patrimonio cultural en la cláusula referida al ambiente sano, atendiendo a la integralidad de este 
último. Así, Ricardo Lorenzetti, distingue entre el macro-bien ambiente y los micro-bienes:

Los “micro-bienes” son partes del ambiente, que en sí mismos tienen la característica de subsistemas, 
que presentan relaciones internas entre sus partes y relaciones externas con el macro-bien. En esta 
categoría subsumimos la fauna, la flora, el agua, el paisaje, los aspectos culturales, el suelo, etc. 
(Lorenzetti, 2008, p. 16).

La segunda dimensión desde la cual puede analizarse como una novedad la noción de ecosistema del 
patrimonio cultural, es pensar la regulación de su protección y promoción desde la teoría de sistemas. En este 
sentido, autores como Niklas Luhmann (1998) definen al derecho como un sistema funcional, que produce su 
complejidad a partir de la especialización y diferenciación. Al surgir en el entorno una problemática novedosa, como 
la tutela del ambiente, la codifica como forma de integrarla, y esta codificación se realiza, en gran parte, a través 
de programas ya elaborados por el sistema, pero también creando nuevos programas que permitan la inclusión 
de una problemática que antes no se había abordado.

Esta complejidad interna se manifiesta a través de diversos sub-sistemas cuyos códigos son los mismos del 
sistema (justo/injusto) pero cuyos programas (reglas de decisión que determinan las condiciones de dirigirse a los 
valores del código) difieren. En este sentido, la protección y promoción del patrimonio cultural puede ser identificada 
como un subsistema, el cual se vincula a partir de relaciones de coordinación y de subordinación respecto del 
sistema jurídico en su plenitud. Un ejemplo de estas relaciones de coordinación es la vinculación entre las normas 
sobre la degradación ambiental y aquellas relativas a la tutela de los paisajes culturales. En cambio, como muestra 
de las relaciones de subordinación puede mencionarse la imposibilidad de creación de otros derechos reales (como 
podría ser un derecho de uso de los bienes patrimoniales) que no sean los establecidos en el sistema general.

En este sentido, reflexionar sobre la tutela del patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina 
requiere un enfoque amplio, que permita abarcar no sólo las normas que incluyen en su articulado el sintagma 
“patrimonio cultural” sino también aquellas que refieren a la identidad de las comunidades indígenas o apelan a 
diversos aspectos de la misma considerando al ordenamiento jurídico como un sistema. Asimismo, resulta ineludible 
considerar las relaciones que los diversos pueblos indígenas establecen con sus territorios ancestrales, evidenciando 
que estas cosmogonías pueden ser traducidas a la cultura occidental a partir del concepto de ecosistema.

El objetivo de esta contribución es describir, a partir de un análisis socio-jurídico, el ecosistema de tutela jurídica 
vigente del patrimonio cultural de los pueblos originarios del actual territorio de Argentina. Ello se realiza a partir de 

1 	 El precedente de la ley fue el llamado “Pacto de Olivos”, un acuerdo político entre los dos partidos políticos mayoritarios, que estableció un “núcleo 
de coincidencias básicas” que actuaba como cláusula cerrojo sobre puntos consensuados y que iban a ser tratados por la Asamblea Constituyente. 
La ley incorporó el núcleo de coincidencias básicas en su artículo 2, incluyendo el sentido de las reformas propuestas. Además, el artículo 3 de la ley 
habilitó un conjunto de temas para debate y resolución por parte de la Asamblea Constituyente, sin especificar el contenido o teleología del articulado. 
A estos temas se les conoce como de “debate libre” (Pegoraro; Zulcovsky, 2011).

http://periodicos.unifor.br/rpen


3Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela

una metodología cualitativa, basada en el análisis de un corpus documental compuesto por normas de carácter tanto 
nacional como internacional. Se empleó principalmente la técnica de análisis documental, para la interpretación de 
la normativa nacional de Argentina y de fuentes secundarias, tales como investigaciones históricas o antropológicas.

En el siguiente apartado se realiza una breve reconstrucción histórica, a partir de fuentes secundarias, sobre 
la ocupación del territorio del actual Estado Argentino por parte de diversos pueblos indígenas y su devenir a partir 
de la colonización española. Luego se presenta el ecosistema de protección jurídica vigente del patrimonio cultural 
de estos pueblos, explicitando las relaciones entre los elementos del sistema. Finalmente, se aportan reflexiones 
que, esperamos, inviten a continuar debatiendo estos temas.

1.1 Contexto histórico de los pueblos indígenas en Argentina
El territorio que actualmente ocupa el Estado Argentino posee evidencias de ocupación que datan de miles 

de años de antigüedad. Las investigaciones científicas acuerdan en que los registros más antiguos encontrados 
en el área de la Patagonia (sur de Argentina) corresponden al final de la última gran glaciación (13.000-8.500 años 
AP). Entre otros vestigios, se han encontrado artefactos, fogones, estructuras, restos óseos como también arte 
rupestre y marcaciones de caminos o sitios de reserva de alimentos.

Diversos pueblos y comunidades se desarrollaron en este territorio a través del tiempo. Sin embargo, fue 
la llegada de los colonizadores españoles el hito que inició un proceso de dominación que duró varios siglos, 
y que para algunos autores aún se mantiene, a través de la colonialidad (Quijano, 2001). En este proceso, los 
pueblos indígenas que habitaban el noroeste y centro de Argentina, territorio en el cual se ubicaron los principales 
enclaves virreinales, sufrieron un proceso de servidumbre y aculturación en virtud del sometimiento a las Leyes de 
Indias y la imposición del catolicismo. Otro fue el destino de las comunidades indígenas que ocupaban territorios 
no colonizados (región del Chaco [norte de Argentina], gran parte de las pampas [centro y sur] y la Patagonia), 
quienes mantuvieron su cultura y celebraron acuerdos de paz con los colonizadores blancos estableciendo límites 
a la ocupación de sus territorios (Endere; Levrand, 2025).

La Constitución Nacional Argentina, sancionada en 1853, incorporó el reconocimiento de la existencia de los 
pueblos indígenas al autorizar al Congreso a “proveer a la seguridad de las fronteras; conservando el trato pacífico con 
los indios y promover la conversión de ellos al catolicismo” (art. 67, inc. 15). Sin embargo, a partir de este momento 
el gobierno nacional inició un proceso de ampliación de las fronteras y de ocupación de los territorios indígenas. Así, 
en 1879 el gobierno emprendió la Campaña del Desierto, ofensiva militar que incursionó en los territorios de la región 
del Chaco y de la Patagonia argentina. Como resultado, se anexaron al territorio más de 860.000 km2 de las pampas 
y la Patagonia y 90.000 km2 del Chaco (Slavsky, 1992). Esta política de apropiación del territorio indígena implicó 
asimismo un genocidio de muchos pueblos, traslado de otros con la consabida censura cultural (Lenton et al., 2015).

La política indígena durante el siglo XX fue errante. Jurídicamente se consideró a las personas indígenas 
como incapaces y, desde esa caracterización fueron escolarizados y evangelizados, dando lugar también a su 
empleo en las milicias, como servicio doméstico o en empresas del Estado como personal no calificado. En la 
década de 1940 obtuvieron algunos derechos a partir de una política de integración, aunque la misma no perduró 
en el tiempo (Endere; Levrand, 2025). La intermitencia de los períodos democráticos no colaboró en la efectividad 
del reconocimiento de derechos para los pueblos indígenas. En este sentido, los reconocimientos, como las 
políticas para su implementación, fueron irregulares. Así, en 1959, se ratificó el Convenio N° 107 de la Organización 
Internacional del Trabajo (OIT) sobre Pueblos Indígenas y Tribales; en 1961 se creó el Consejo de Asuntos Indígenas 
y en 1966 se realizó el primer censo indígena. Este último indicó la presencia de 250.000 personas indígenas, lo 
cual representaba el 1% de la población total. Sin embargo, se objetaron estos resultados atendiendo que sólo se 
consideraba como población indígena a aquellas personas que vivían en comunidades indígenas reconocidas o 
en asentamientos exclusivamente indígenas (Endere, 1998).

El retorno a la democracia en 1983 generó nuevas condiciones políticas y un proceso de apertura a la 
participación que se profundizó desde inicios de la década del ‘90 (Schneider; Welp, 2011). En este contexto se 
sancionó la Ley N° 23.302 (1985) que otorgó estatus legal a las comunidades indígenas y creó el Instituto Nacional 
de Asuntos Indígenas (INAI). Sin embargo, no fue hasta la reglamentación de la ley que el INAI comenzó a funcionar 
en la órbita de la Secretaría de Desarrollo Social. Las políticas implementadas en la última década del siglo XX 
fueron asistencialistas, y altamente criticadas por los líderes de comunidades indígenas (Mombello, 2002). Sin 
embargo, a partir de 2003 se produjo un proceso de adhesión política entre múltiples dirigentes de comunidades 

http://periodicos.unifor.br/rpen


Norma Elizabeth Levrand

4Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

indígenas y el gobierno nacional, a partir de la apertura de nuevos espacios de diálogo para la generación de 
políticas sobre el tema (Briones, 2015). Sin embargo, en los últimos años la estigmatización y persecución armada 
de diversos grupos indígenas han trascendido en los medios masivos, lo cual amerita estudios más profundos2. 
La reflexión sobre el ecosistema de protección del patrimonio cultural indígena puede habilitar una mirada sobre 
algunos dispositivos estatales, considerando la imposibilidad de dar cuenta de la complejidad de las demandas, 
los alineamientos y las visiones sobre el mundo de los diversos pueblos indígenas argentinos.

1.2 El ecosistema de protección jurídica del patrimonio cultural de los pueblos indígenas
El proceso de colonización iniciado en el siglo XVI en Argentina generó también un proceso de interacción 

entre la regulación jurídica española y las normas de los pueblos que habitaban este territorio. Este proceso tomó 
la forma de una anulación de las regulaciones de los pueblos indígenas y la imposición del derecho indiano3. Ello 
se continuó con la conformación del Estado Argentino. La sanción de la Constitución Nacional, en 1853, facultaba 
al Congreso Nacional a mantener el trato pacífico con los indios, aunque manteniendo la seguridad de las fronteras, 
lo cual habilitó las campañas militares en su contra, como mencionamos antes.

Actualmente, sin embargo, existen múltiples normas jurídicas que otorgan derechos a los pueblos indígenas. 
La más importante en Argentina es la Constitución Nacional, reformada en 1994, que incorpora el reconocimiento 
de la preexistencia étnica y cultural de los pueblos indígenas. Aún antes de esta reforma, un conjunto de leyes 
sancionadas a partir del retorno de la democracia, en 1983, otorgaron derechos y establecieron políticas para 
garantizarlos. A fin de analizar el conjunto de normas, desde una visión sistémica y en la dimensión referida al 
patrimonio cultural, presentamos el Cuadro N° 1.

Cuadro N° 1: Ecosistema de protección del patrimonio cultural indígena en Argentina. 

Fuente: Elaboración propia

El cuadro que antecede presenta las principales normas jurídicas vigentes que refieren a la protección 
del patrimonio cultural de los pueblos indígenas4. Evidentemente, no son las únicas normas referidas a pueblos 
indígenas en Argentina, y la selección se ha realizado con el fin de evidenciar las relaciones que existen entre 
estas normas, relaciones que permiten hablar de un ecosistema. En este sentido, las líneas rectas señalan las 
relaciones jerárquicas entre normas jurídicas, en tanto que las líneas de puntos dan cuenta de aquellas relaciones 
sustanciales o de contenido. Para poder comprender estas interacciones, realizaremos una breve descripción de 
las normas jurídicas mencionadas.

2 	 En este sentido, puede consultarse, entre otros: Crespo (2020), Lencina, Pereyra y Alonso (2023); Valverde et al. (2024).
3 	 Como indica Beatriz Bernal Gómez, el derecho indiano, en un sentido amplio es “el sistema jurídico que estuvo vigente en América durante los más 

de tres siglos que duró la dominación española en ella” (2015:184).
4 	 En esta oportunidad no analizamos las normas que no son vinculantes (soft law), las cuales poseen importante gravitación en la efectiva tutela del 

patrimonio, como hemos señalado en otra oportunidad (Levrand, 2018; Levrand; Endere, 2020). Esta decisión se fundamenta en la extensión del 
texto como también en la complejidad en el análisis que implica la inclusión de tales regulaciones.

http://periodicos.unifor.br/rpen


5Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela

Encabeza el cuadro la Carta Magna, que fue reformada en 1994, a partir de la incorporación de un conjunto 
de tratados internacionales de derechos humanos, nuevos derechos y garantías y la ampliación de las facultades 
del Congreso Nacional (además de otras reformas políticas e institucionales que no forman parte del objetivo de este 
trabajo). La misma establece una jerarquía de normas, atendiendo a la organización federal del país en su artículo 
31. Efectivamente, el texto constitucional indica que esta norma, las leyes nacionales y los tratados internacionales 
prevalecen sobre las normas emanadas de los gobiernos provinciales. Esto implica que se establecen las facultades 
y competencias de cada uno de los niveles (Nación y Provincias) a modo de rompecabezas, donde las piezas se 
tocan pero no se solapan, lo que ha llevado a caracterizar el federalismo argentino como “una pluralidad de centros 
soberanos coordinados entre sí” (Campos, 1997, p. 739). 

Algunos autores caracterizan el modelo argentino como un federalismo de concertación, teniendo en 
cuenta que la incorporación de un conjunto de derechos de incidencia colectiva produce alteraciones al sistema 
de competencias, ya que operan de modo transversal y exigen actuaciones conjuntas de más de un nivel estatal 
(Frías, 2011; Reyna, 2012). En este trabajo nos centraremos en la regulación nacional, sin embargo alertamos que 
el sistema de protección del patrimonio cultural posee un importante pilar en las normas provinciales e, incluso, 
en las emanadas de los municipios.

Más adelante, el texto constitucional se ocupa de las facultades del Congreso Nacional. Entre éstas se 
encuentra una cláusula de gran relevancia para nuestra temática, y que transcribimos a continuación:

Artículo 75.- Corresponde al Congreso: 17. Reconocer la preexistencia étnica y cultural de los pueblos 
indígenas argentinos. Garantizar el respeto a su identidad y el derecho a una educación bilingüe e 
intercultural; reconocer la personería jurídica de sus comunidades, y la posesión y propiedad comunitarias 
de las tierras que tradicionalmente ocupan; y regular la entrega de otras aptas y suficientes para el 
desarrollo humano; ninguna de ellas será enajenable, transmisible ni susceptible de gravámenes o 
embargos. Asegurar su participación en la gestión referida a sus recursos naturales y a los demás intereses 
que los afecten. Las provincias pueden ejercer concurrentemente estas atribuciones. Constitución 
Nacional Argentina. 

La redacción inicia con un reconocimiento, y luego prevé cuatro tópicos en los cuales se desarrollará ese 
reconocimiento. En primer lugar, resulta inestimable que el reconocimiento de los pueblos indígenas requiere 
el de su cultura, garantizando su identidad y la integración a través de la educación intercultural bilingüe. En 
segundo lugar, se establece un modo de interacción entre el derecho estatal y las normas que provienen de las 
comunidades, a través de la subsunción de éstas a aquél. Es decir, las comunidades indígenas deben adecuarse 
a los requerimientos del derecho occidental moderno, a través de la inscripción en un registro y la obtención de 
la personería jurídica para su reconocimiento. En tercer término la relación que las comunidades poseen con sus 
territorios se garantiza a través del otorgamiento de tierras, temática que es abordada en subsiguientes leyes 
nacionales y, sobre todo, en normas provinciales. Finalmente, se otorga a las comunidades la participación en la 
gestión de los recursos naturales y cualquier otra temática que pueda afectarlas. En este punto, es necesario aclarar 
que el dominio y la gestión de los recursos naturales es competencia originaria de las provincias (art. 124, C.N.), 
excepto en el caso de aquellos territorios que han sido declarados Parques Nacionales. No obstante, la sanción 
de leyes de presupuestos mínimos ambientales por parte del Estado Nacional establece una serie de recaudos 
que las provincias deben asegurar5.

El artículo que establece las facultades del Congreso Nacional prevé, entre las mismas, la posibilidad de 
aprobar tratados internacionales. El inciso 22 incorpora en su texto un conjunto de tratados de derechos humanos 
que poseen jerarquía constitucional. Entre ellos se encuentra el Pacto Internacional de Derechos Económicos, 
Sociales y Culturales, como también otras convenciones internacionales que reconocen derechos culturales. Se 
diversifica, de este modo, la jerarquía de los tratados internacionales suscritos por el país: por un lado aquellos 
incorporados expresamente en el texto constitucional poseen tal jerarquía, en tanto que el resto de los tratados 
poseen jerarquía superior a las leyes, aunque inferior a la Constitución Nacional.

Entre estos últimos, Argentina ratificó en 1992 el Convenio 169 sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países 
Independientes (Ley N° 24.071), que reconoce sus derechos e incluye la protección de sus valores y prácticas sociales, 

5 	 Las leyes de presupuestos mínimos fueron incorporadas al texto constitucional en 1994, en la cláusula que garantiza el derecho a un ambiente sano 
y a la protección del patrimonio cultural. En otro lugar (Levrand, 2015) analizamos la posibilidad de sancionar normas de presupuestos mínimos 
culturales en Argentina. 

http://periodicos.unifor.br/rpen


Norma Elizabeth Levrand

6Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

culturales, religiosas y espirituales (OIT 1989, art. 5). El mismo convenio incluye una norma que obliga a los Estados 
a contar con el consentimiento previo, libre e informado de los pueblos indígenas ante cualquier medida legislativa 
o administrativas que puedan afectarlos. También incorpora el derecho a la propiedad y posesión de las tierras 
que tradicionalmente ocupan, reconociendo que la relación con los territorios posee relevancia cultural y espiritual.

También nos interesa destacar la ratificación de la Convención para la Salvaguarda del Patrimonio Cultural 
Inmaterial (Ley N° 26.118, de 2006). En virtud de que Argentina no posee una ley general sobre patrimonio 
cultural, la incorporación de esta Convención en el plexo normativo implicó la admisión de la categoría ‘patrimonio 
inmaterial’ en el mismo. Se puede verificar la relevancia de esta inclusión a partir de la generación de Registros y 
Relevamientos del Patrimonio Cultural Inmaterial a nivel nacional y en varias provincias, que se sustentan en los 
dispositivos jurídicos emanados de la Convención (Levrand, 2022). Algunos de los elementos inmateriales relevados 
corresponden a culturas originarias, tales como la Quillanguería patagónica6 o la festividad de Arete Guazú7.

El examen de las leyes argentinas que componen el sistema de protección del patrimonio cultural de los pueblos 
indígenas requiere distinguir, primeramente, que algunas de estas normas tienen como objetivo la protección del 
patrimonio cultural, en tanto que otras tienen otros propósitos, es decir, pertenecen a otros subsistemas, siguiendo 
la teorización de Lorenzetti (2008). Sin embargo, en su articulado establecen disposiciones atinentes a elementos 
que conforman el patrimonio cultural de las comunidades originarias. Asimismo, atenta la particularidad temática 
que nos ocupa, requiere considerar con cierta especificidad la Ley N° 23.302 (1985) que estableció la política 
indígena y funciona como ley marco en la materia.

Esta norma declaró de interés nacional el apoyo y atención a las comunidades indígenas, estableciendo un 
organismo específico para la implementación de las políticas públicas referidas como también indicando un conjunto 
de principios y pautas que han sustentado las subsiguientes normas jurídicas que atañen a estas comunidades. 
Así, su primer artículo indica que 

se implementarán planes que permitan su acceso a la propiedad de la tierra y el fomento de su 
producción agropecuaria, forestal, minera, industrial o artesanal en cualquiera de sus especializaciones, 
la preservación de sus pautas culturales en los planes de enseñanza y la protección de la salud de sus 
integrantes (artículo 1, Ley 23.302, 1985).

La ley toma como principio el autorreconocimiento de las comunidades indígenas, estableciendo un registro 
para que las mismas adquieran personería jurídica y puedan ser destinatarias de las políticas implementadas. 
Este registro, como los programas relativos a las comunidades indígenas son llevados adelante por el Instituto 
Nacional de Asuntos Indígenas (INAI), organismo descentralizado, con participación indígena que se constituye 
como organismo de aplicación de la ley.  Actualmente existen más de 1800 comunidades pertenecientes a 64 
pueblos que se encuentran inscriptas en el Registro. 

La ley incluye disposiciones relativas a problemáticas generales de las comunidades indígenas, como la 
adjudicación de tierras aptas y suficientes, que serán otorgadas a aquellas que estén inscritas, aunque delega en 
leyes especiales las disposiciones relativas a su implementación. También establece que los planes de educación 
“deberán resguardar y revalorizar la identidad histórico-cultural de cada comunidad aborigen” (artículo 14, Ley 
23.302, 1985). En relación a la promoción de la salud, establece la realización de planes intensivos de diagnóstico, 
profilaxis y mejora de las condiciones de vida de la población que habita en comunidades indígenas. En este punto, 
la ley establece que deberá respetarse la medicina tradicional indígena integrando a los planes nacionales de salud 
a aquellas personas que realizan acciones a nivel empírico (artículo 21, inc. f, Ley 23.302, 1985). En este aspecto, 
Vanina Papalini y María Josefina Avelín Cesco (2022, p. 14) indican que la aplicación de nociones relacionadas 
al pluralismo médico y de las pautas de la Organización Mundial de la Salud sobre medicina tradicional indígena 
son excepcionales. Finalmente, la ley prevé la implementación de pensiones no contributivas y la generación de 
programas de viviendas para las comunidades indígenas, de acuerdo a los presupuestos anuales.

6 	 La Quillanguería patagónica es la técnica artesanal para la fabricación del kai tehuelche o capa en cuero de guanaco. Se trabaja el material en 
diferentes etapas, entre las principales están el: raspado curtido, sobado y lavado, maceración, estaqueado, costura de los tientos y decoración. La 
práctica actual tiene la finalidad de revitalizar el valor artesanal y promover el reconocimiento de la identidad cultural de las comunidades originarias. 
(Fuente: https://www.argentina.gob.ar/cultura/manifestaciones-del-patrimonio-cultural-inmaterial/santa-cruz/la-quillangueria-patagonica )

7 	 Fiesta Grande de la Nación Guaraní en las provincias de Jujuy y Salta que actualmente se festeja en las fechas de carnaval. Es una celebración que 
reivindica el Ñande Reko o unidad y respeto por el Pueblo, es un reencuentro con los ancestros con quienes se comparte kawi -bebida sagrada y 
ceremonial-, se ejecutan diversas danzas en ronda y se utilizan máscaras. Su realización coincide con el momento en que madura el abatí (maíz). 
(Fuente: https://www.argentina.gob.ar/cultura/manifestaciones-del-patrimonio-cultural-inmaterial/jujuy/arete-guazu )

http://periodicos.unifor.br/rpen
https://www.argentina.gob.ar/cultura/manifestaciones-del-patrimonio-cultural-inmaterial/santa-cruz/la-quillangueria-patagonica
https://www.argentina.gob.ar/cultura/manifestaciones-del-patrimonio-cultural-inmaterial/jujuy/arete-guazu


7Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela

La sanción de esta ley significó un avance en la garantía de derechos para las comunidades originarias, 
a pesar de que se han hecho diversas críticas a la misma. Entre las principales, se alude a la incoherencia en la 
terminología utilizada por la norma, que en algunos artículos menciona a las comunidades indígenas y en otros a los 
aborígenes, generando una confusión terminológica. En cuanto al concepto “comunidad” se señala sus limitaciones 
dado que “expresa expectativas de homogeneidad interna, límites claros y precisos y relaciones jerárquicas 
claramente definidas” (Tamagno, 2013). Las previsiones en relación a la adjudicación de tierras también han sido 
objeto de críticas, tanto en la terminología adoptada por la norma, que pareciera desconocer a las comunidades 
indígenas como sujetos políticos de derecho, como en la implementación de la misma, que ha sido dificultosa y 
azarosa, como veremos más adelante (Manzanelli, 2021). Sin embargo, la influencia de esta norma en la generación 
de otras posteriores que han garantizado derechos a las comunidades indígenas es indiscutible.

En el grupo de normas dedicadas a la tutela del patrimonio cultural encontramos la Ley N° 12.665, de 1940, 
que creó la Comisión Nacional de Monumentos, Lugares y Bienes Históricos. Esta es la principal autoridad de 
aplicación en lo referente a la custodia y conservación del patrimonio cultural, en particular de aquellos bienes que 
han sido declarados “Patrimonio nacional” por el Congreso o por el Poder Ejecutivo. En el año 2015 se modificó 
la ley, incorporando nuevas categorías patrimoniales, tales como los paisajes culturales y adecuando la misma a 
declaraciones y normas internacionales posteriores (Levrand; Endere, 2020). Es importante destacar que existen 
muchos monumentos y lugares históricos declarados en el marco de esta ley y que se encuentran en territorios 
indígenas u ocupados ancestralmente por pueblos indígenas. Sin embargo, no existe en el procedimiento para 
la declaración un ámbito de participación para las comunidades indígenas. Ello explica la ausencia de relación 
entre esta ley y el Convenio 169 de OIT en el Cuadro N° 1. A su vez, veremos que muchos de los restos humanos 
indígenas que se encuentran en colecciones de museos han sido catalogados como parte del patrimonio nacional 
en el marco de esta ley, lo que explica la relación que se presenta entre la misma y la Ley N° 25.517 (1991).

La ley N° 25.517 fue sancionada en 2001, pero su letra era una demanda de los pueblos indígenas desde la 
década de 1970 (Podgorny, 1991).  Desde entonces los pueblos indígenas reclamaban el reconocimiento de sus 
derechos y la devolución de los restos óseos de sus ancestros, que se encontraban en museos nacionales. En algunos 
casos estas demandas llegaron a los tribunales, en otros fueron resueltas a través de decisiones políticas. En todos los 
casos, el obstáculo legal era el mismo: los restos humanos formaban parte de colecciones de museo, pertenecían al 
dominio público del Estado y se requería una ley nacional que las desafectara de tal condición para poder ser devueltos 
a sus comunidades (Endere, 2011). Más allá de algunas disposiciones particulares, la ley general sancionada en 2001 
establece que los restos mortales de indígenas deben ser puestos a disposición de los pueblos o comunidades de 
pertenencia que los reclamen, tanto si pertenecen a colecciones públicas como a colecciones privadas. Su efectividad 
recién se logró a partir de la reglamentación de la ley, en 2010, momento desde el cual se han efectuado múltiples 
devoluciones de restos humanos de colecciones de museos como de rescates arqueológicos (Endere, 2022).

La ley mencionada no sólo se dedica a las restituciones sino que incorpora, en su artículo 3, la necesidad de 
contar con el consentimiento libre, previo e informado de las comunidades indígenas para realizar emprendimientos 
científicos o aquellos relacionados a su patrimonio cultural. Lamentablemente, esta norma es más restrictiva que 
la dispuesta en el artículo 6 del Convenio 169, por cuanto sólo se aplica a investigaciones científicas. De este 
modo, aunque el Convenio tiene jerarquía superior a las leyes, la falta de relación entre ella y la Ley N° 12.665 
(1940), como la inexistencia de articulación entre esta última y la Ley N° 25.517 han producido un desequilibrio 
en el ecosistema de protección del patrimonio cultural de los pueblos indígenas de Argentina. En particular, nos 
referimos a que, a pesar de la ratificación del Convenio, se han declarado como Monumento Nacional diversos 
bienes pertenecientes a estas comunidades, sin contar con la consulta previa, libre e informada de las mismas8.

8 	 En este sentido puede mencionarse: el Monumento Histórico Poblado Prehispánico de Loma Rica (Decreto 105/1994); el Monumento Histórico 
Restos del poblado prehispánico “Cerro Pintado de las Mojarras” (Decreto 148/1994); el Monumento Histórico Restos del Pucará de Aconquija 
(Decreto 1145/1997); el Monumento Histórico Restos Pictóricos de Arte Rupestre del Paraje denominado Campo de Tobas (Ley 28.883/1997); el 
Monumento Histórico Establecimiento Inka “El Shinkal de Quimivil” (Decreto 1145/1997); el Lugar Histórico Poblado Prehispánico Rincón Chico 
(Decreto 1110/1997); el Monumento Histórico Poblado Prehispánico Watungasta (Decreto 1145/1997); el Monumento Histórico Restos del Molino 
Hidráulico de Uspallata (Decreto 437/1997); el Monumento Histórico Poblado Prehispánico de Santa Rosa de Tastil (Decreto 1145/1997); el 
Monumento Histórico Potrero de Payogasta (Decreto 349/1999); el Lugar Histórico Yacimiento de Arte Rupestre Cuevas de las Pintadas (Decreto 
349/1999); el Monumento Histórico Yacimiento Arqueológico La Huerta (Decreto 1012/2000); el Monumento Histórico Yacimiento Arqueológico de 
Coctaca (Decreto 1012/2000); el Monumento Histórico Yacimiento Arqueológico Los Amarillos (Decreto 1012/2000); el Monumento Histórico Pucará 
de Tilcara (Decreto 1012/2000); el Lugar Histórico la cima del cerro Llullaillaco y el Bien de Interés Histórico Artístico las tres momias denominadas 
“Los niños de Llullaillaco” (Ley 25.444/2001); el Lugar Histórico Yacimiento Arqueológico de Angualasto (Decreto 2154/2009); el Bien de Interés 
Histórico Pirca ubicada en el punto más alto de la Isla Paulet (Ley 26.621); el Monumento Histórico Sistema Vial Andino Qhapac Ñan (Decreto 
2043/2014); entre otros.

http://periodicos.unifor.br/rpen


Norma Elizabeth Levrand

8Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

Otra norma que tiene estrecha relación con las anteriores es la) de Protección del Patrimonio Arqueológico 
y Paleontológico. En su artículo 2, la ley define al patrimonio arqueológico como 

las cosas muebles e inmuebles o vestigios de cualquier naturaleza que se encuentren en la superficie, 
subsuelo o sumergidos en aguas jurisdiccionales, que puedan proporcionar información sobre los 
grupos socioculturales que habitaron el país desde épocas precolombinas hasta épocas históricas 
recientes (Ley n° 25.743, 2003).

Por su parte, el Decreto Reglamentario de la norma, indica que la expresión “épocas históricas recientes” 
abarca los últimos cien años desde que ocurrieron los hechos (artículo 2, Decreto 1022, 2004). Como se manifiesta, 
la ley se aplica a los bienes muebles y yacimientos que pueden pertenecer a pueblos indígenas que se encuentran 
históricamente asentados en el territorio actual de Argentina. Sin embargo, el diálogo entre esta norma y las anteriores 
mencionadas (las leyes N° 12.665 y N° 25.517) es prácticamente nulo. De hecho, resulta alarmante que la ley no 
menciona a las comunidades indígenas pese a lo establecido en la Constitución Nacional.

Esta ley establece un complejo sistema de deslinde de competencias, declarando el dominio público del Estado 
nacional, provincial o municipal de todos los bienes arqueológicos o paleontológicos (art. 9, Ley 25.743). Asimismo, 
establece sendos registros de Colecciones, de Yacimientos y de Infractores, como así también el procedimiento para 
solicitar concesiones para investigación. Paradójicamente, en este procedimiento no se requiere el consentimiento 
de las comunidades indígenas cuyo patrimonio podría estar involucrado en la investigación. Finalmente, tipifica 
delitos penales y establece sanciones administrativas y penales ante el incumplimiento de la norma. Sin embargo, 
como indica Endere (2018), la articulación entre los organismos de aplicación de la Ley 25.743 y la Ley 25.517 
no se ha resuelto y ello dificulta las relaciones entre expertos (arqueólogos), las administraciones públicas y las 
comunidades indígenas en relación a su patrimonio cultural. 

A su vez, la ausencia de vínculo entre esta norma y la Ley 12.665 tiene como efecto que existan bienes que 
se encuentran declarados como Monumento Nacional, o Lugar Histórico Nacional por la Comisión Nacional de 
Monumentos, Lugares y Bienes Históricos (que es autoridad de aplicación de la Ley 12.665) y al mismo tiempo 
deban regirse por las normas de la ley 25.743 y su autoridad de aplicación en relación a las concesiones o el 
destino de los objetos hallados.

Hasta aquí hemos descrito brevemente aquellas normas que tienen como propósito principal proteger el 
patrimonio cultural y que involucran o refieren también al patrimonio de los pueblos indígenas. Toca ahora enunciar 
un conjunto de normas que, destinadas prioritariamente a otros temas, involucran el patrimonio cultural de los 
pueblos indígenas y establecen disposiciones que tienden a resguardarlo.

Una de las manifestaciones culturales más importantes de los pueblos indígenas es su lengua. A través de la 
misma se transmiten vocablos para designar el mundo que nos rodea, como también valores éticos y cosmovisiones. 
En Argentina, la Ley de Educación Nacional (Ley N° 26.206, de 2006) establece como una modalidad del sistema 
educativo nacional la Educación Intercultural Bilingüe. A ella dedica la ley un capítulo, definiendo esta modalidad como 
aquella que garantiza el derecho constitucional de los pueblos indígenas “a recibir una educación que contribuya 
a preservar y fortalecer sus pautas culturales, su lengua, su cosmovisión e identidad étnica; a desempeñarse 
activamente en un mundo multicultural y a mejorar su calidad de vida” (artículo 52, Ley 26.206). Esta norma ha sido 
complementada por diversas resoluciones y documentos nacionales; de modo que en la práctica se efectiviza a 
través de la presencia, en las aulas, de dos docentes: un docente indígena, que tiene como tarea enseñar la lengua 
indígena y los “contenidos culturales” y un docente no indígena, al cual corresponde la enseñanza del español y 
el resto de las materias. Hecht indica algunas lagunas de la regulación, relacionadas a las complejidades de la 
lengua indígena como materia escolar, la escasa estandarización de los sistemas de escritura y las dificultades en 
la transmisión del sistema lingüístico y didáctico, concluyendo que se produce un “falso dilema dicotómico entre 
una inclusión asimilacionista y una exclusión segregadora” (2020, p. 107).

No obstante, la Ley 26.206 no se limita a establecer la educación bilingüe, sino que incorpora el aspecto de 
interculturalidad, cuestión que ha confrontado los mayores desafíos. En este sentido, evidenciar la interculturalidad 
exige modificar los parámetros socio-económicos de configuración de la población argentina, reconociendo la 
estructura de poder de la escuela tradicional y las desigualdades económicas que afectan a las comunidades 
indígenas e incluso problematizar una concepción de identidad nacional asociada al “crisol de razas” mayormente 
europeas. En este sentido Hecht indica que “se parte de una noción  de  interculturalidad  en  la  que  los  protagonistas  

http://periodicos.unifor.br/rpen


9Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela

son  solamente  los portadores de marcas étnicas de otredad” (2020, p. 110). Ello ha sido señalado en relación, 
también, a otros colectivos como los migrantes. En este aspecto Perrière (2024) indica que las políticas públicas 
referidas a la educación intercultural bilingüe no cuentan con el consenso de las comunidades indígenas, sino que 
son formuladas exclusivamente desde el Estado.

Se ha mencionado anteriormente la relación imbricada que las comunidades indígenas tienen con el territorio. 
Los espacios que habitan no sólo les proporcionan alimentos, vestido y recursos para la vida, sino que también 
forman parte de su cosmovisión, interpelan sus conocimientos tradicionales y aseguran prácticas culturales. Por 
ello, se ha señalado que el reconocimiento del derecho a la tierra de las comunidades indígenas por parte del 
Estado moderno es limitado, al negarse el carácter de relación intersubjetiva que supone una totalidad social, lo 
cual es una característica de la colonialidad (Restrepo; Rojas, 2010, p. 96).

En Argentina, a pesar de que la Ley N° 23.302 reconoció el derecho de las comunidades de acceso a la tierra, 
no refiere exclusivamente a las tierras que ancestralmente ocupan, sino a tierras “aptas para su desarrollo” (artículo 
7, Ley 23.302, 1985). A su vez, el otorgamiento de tierras se complejiza en virtud de la organización federal del 
Estado, lo cual genera que sean las provincias quienes posean la titularidad de las tierras fiscales. En ese marco, 
se promulgó en 2006 la Ley N° 26.160, que suspende por cuatro años los desalojos judicializados de comunidades 
indígenas, declarando “la emergencia de la posesión y propiedad de las tierras que ocupan tradicionalmente las 
comunidades indígenas originarias”, y ordena el relevamiento de las tierras de comunidades de todo el país. Este 
relevamiento es un requisito sustancial para poder efectivizar el otorgamiento de tierras a las comunidades, y ante 
la falta de cumplimiento del mismo, fue prorrogada en varias oportunidades hasta diciembre de 2024 (Decreto 
1083/2024). Indiquemos que si bien actualmente no se encuentra vigente, ello no implica que se haya finalizado 
el relevamiento que requería la ley o se hayan otorgado las tierras que ocupan las comunidades indígenas, sino 
que el Decreto que establece la finalización de la emergencia es un acto político.

Resulta relevante indicar que la sanción del Código Civil y Comercial de la Nación, en 2014, incorporó los 
derechos de incidencia colectiva, entre los cuales se encuentran los valores culturales y el paisaje (Artículo 240). Sin 
embargo, al regular los derechos de las comunidades indígenas delega en una ley especial la reglamentación del 
derecho de propiedad. Si bien se han propuesto varios proyectos de ley, hasta el momento ninguno ha obtenido la 
sanción. Los análisis muestran que la enunciación de los sujetos que pueden solicitar la propiedad comunitaria de 
las tierras, la gestión de los recursos naturales, los condicionantes estatales para las comunidades indígenas y la 
relación entre tierras urbanas y rurales son algunos de los tópicos que aún son debatidos tanto por los legisladores 
como por las propias comunidades (Manzanelli, 2021).

Finalmente, en este breve recorrido por algunas normas que atañen al patrimonio cultural de los pueblos 
indígenas, resulta valioso mencionar la sanción, en 2009, de la Ley N° 26.522 de Servicios de Comunicación 
Audiovisual. El objeto de esta ley es la regulación de estos servicios fomentando mecanismos de desconcentración, 
democratización y universalización de las tecnologías de la información y la comunicación. Esta norma incorpora, 
en el Título IX Servicios de comunicación audiovisual de Pueblos Originarios. En la implementación de la ley, se 
puede mencionar que en 2011 se creó la Coordinadora de Comunicación Audiovisual Indígena Argentina, a la cual 
se incorporaron numerosos jóvenes. Diversas investigaciones dan cuenta de la relevancia de esta norma jurídica 
en la transmisión de saberes, particularmente a través de radios comunitarias, atento que la palabra expresada 
en la lengua originaria tiene  un valor político fundamental, de reivindicación y autorreconocimiento (Cabral, 2024; 
Muller et al., 2022). 

Un relevamiento de los servicios de comunicación audiovisual comunitarios, populares, alternativos, cooperativos 
y de pueblos originarios en Argentina, indica que entre este grupo de servicios el 11,8% son medios indígenas, 
correspondiendo a 34 emisoras radiales y 2 televisivas (Red Interuniversitaria de Comunicación Comunitaria, 
Alternativa y Popular [RICCAP], 2019).

La descripción realizada permite dar cuenta de la multiplicidad de instrumentos que se entrelazan, se 
conectan y, en algunos casos, tensan sus límites en la protección del patrimonio cultural indígena. La consigna de 
este Encuentro, el ecosistema de protección del patrimonio cultural, permite realizar un análisis de estas tramas 
atendiendo a las relaciones entre diversos dispositivos jurídicos, a fin de examinar el grado de tutela del patrimonio 
cultural de los pueblos indígenas en Argentina.

http://periodicos.unifor.br/rpen


Norma Elizabeth Levrand

10Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

1.3 Desequilibrios del ecosistema: adaptaciones, alteraciones y nuevos acuerdos
Como indicamos al inicio de este trabajo, pensar la diversidad de dispositivos jurídicos que refieren al patrimonio 

cultural de los pueblos indígenas en clave de sistema permite visibilizar las adecuaciones y los desajustes entre 
ellos. Por otra parte, considerar este patrimonio como parte del ecosistema que da valor a la diversidad cultural 
de estos pueblos permite evidenciar las lagunas en la regulación que lo tutela. Estos cruces, visualizaciones y 
evidencias posibilitan presentar de manera novedosa el esquema normativo argentino.

Los pueblos indígenas de Argentina han sufrido el proceso de colonización y también la colonialidad 
subsiguiente. La perspectiva decolonial propone una crítica a la noción de patrimonio cultural en singular, que 
pretende reafirmar una idea de nación unificada, monovalente y homogénea. La invisibilización de la diversidad 
cultural y el etnocidio atraviesan los territorios. En múltiples ámbitos la ocupación indígena es eliminada, no sólo 
literal, sino simbólicamente. Es decir, no sólo se procedió a diezmar a los integrantes de comunidades indígenas que 
ocupaban el territorio hoy conocido como Argentina, sino que esas ocupaciones fueron ocultadas o reemplazadas 
por una narrativa del vacío (el desierto).

Un nuevo ocultamiento simbólico se produce al limitar las categorías de protección patrimonial o la participación 
de las comunidades en el destino de los objetos, vestigios y restos que les pertenecen. Así, si bien la noción 
de patrimonio cultural se ha ampliado, incluyendo diversas manifestaciones culturales a través del tiempo, esta 
ampliación del concepto no implicó un debate sobre los modos en los cuales se incorporaron inicialmente algunos 
objetos (como los restos humanos) o las características de otros bienes para ser parte del mismo (como las 
artesanías indígenas). En este punto, la colonialidad del ser y la colonialidad de saber actúan caracterizando a 
algunos objetos como bienes con un valor cultural por sí mismos, en virtud de sus autores/as, o bienes que son 
testimonios de culturas (actuales o no).

La legislación argentina reconoce derechos a las comunidades indígenas en diversas normas, aunque su 
implementación ha sido vacilante. Más allá de las diversas autoridades de aplicación de la normativa (tema del 
cual no nos hemos ocupado aquí), las propias leyes carecen de una coordinación y diálogo suficiente. La ley de 
protección del patrimonio arqueológico y paleontológico (Ley N° 25.743, 2003) no tiene vínculos textuales con la 
ley de disposición de restos mortales indígenas (Ley N° 25.517, 1991) a pesar que esta última ya se encontraba 
en vigor al aprobarse la primera mencionada. También se ha señalado que la Comisión Nacional de Monumentos, 
Lugares y Bienes Históricos yuxtapone la superintendencia sobre los bienes declarados patrimoniales con aquellos 
que forman parte del patrimonio arqueológico de museos.

En las últimas décadas la noción de patrimonio integral ha impregnado los debates como las políticas sobre 
el patrimonio integral. Sin embargo, en Argentina el patrimonio de los pueblos indígenas continúa escindido entre 
los vestigios arqueológicos, los restos mortales, o las expresiones lingüísticas. Si bien se reconoce el derecho de las 
comunidades a la tierra o a la transmisión de su cultura en múltiples aspectos (rituales, festividades, conocimientos 
relacionados a la salud, etc.), aún no se advierte que estas manifestaciones conformen parte del patrimonio cultural 
indígena que requiere ser tutelado.

Los reclamos de los pueblos indígenas por el reconocimiento de sus derechos por parte del Estado se han 
fortalecido en las últimas décadas del siglo XX. Ello se enlazó con la revisión histórica a 500 años de la conquista 
de América y con el surgimiento del giro decolonial. La incidencia de estas demandas, de las enmiendas en la 
narrativa histórica, y de las teorías que permiten sustentar nuevas miradas de la diversidad cultural, aún son 
incipientes en la regulación argentina. Sin embargo, el trabajo de múltiples actores, tanto institucionales como de 
las propias comunidades, puede llevar al reconocimiento del sustancial valor cultural de estas culturas y a una 
convivencia más pacífica con las mismas.

Referencias

BRIONES, C. Políticas indigenistas en Argentina: entre la hegemonía neoliberal de los años noventa y la” 
nacional y popular” de la última década. Antípoda - Revista de Antropología y Arqueología, [s. l.], n. 21, p. 
21-48, 2015. DOI: https://doi.org/10.7440/antipoda21.2015.02

CABRAL, C. Radios comunitarias y la disputa en la construcción de memorias en pueblos originarios. Dar a leer 
- Revista de Educación Literaria, [s. l.], v. 6, n. 12, p. 30-42, 2024. 

http://periodicos.unifor.br/rpen


11Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela

CAMPOS, G. J. B. Manual de la Constitución Reformada. Buenos Aires: Ediar, 1997.

CRESPO, C. F. Los lindes de la interculturalidad: patrimonio, violencia institucional y derechos humanos en la 
política indigenista Argentina (2016-2019). Revista del Museo de Antropología, [s. l.], v. 13, n. 2, p. 267-278, 
2020. DOI: http://dx.doi.org/10.31048/1852.4826.v13.n2.27691

ENDERE, M. L. Collections of indigenous human remains in Argentina: the issue of claiming a national 
heritage. 1998. Dissertation (Master in Museum and Heritage Studies) – Institute of Archaeology, University 
College London, London, 1998.

ENDERE, M. L. Cacique Inakayal. La primera restitución de restos humanos ordenada por ley. Corpus – 
Archivos virtuales de la alteridad americana, [s. l.], v. 1, n. 1, p. 1-11, 2011. DOI: https://doi.org/10.4000/
corpusarchivos.937

ENDERE, M. L. Restituciones de bienes culturales y repatriaciones de restos humanos, dos cuestiones 
candentes en la agenda patrimonial de Argentina. Revista de Arqueología Americana, [s. l.], n. 40, p. 237–
252, 2022. DOI: https://doi.org/10.35424/rearam.v0i40.1389 

ENDERE, M. L.; LEVRAND, N. E. La protección del patrimonio indígena en Argentina: debates en torno 
a los sitios sagrados. Revista de Estudios Sociales, [s. l.], v. 92, n. 2, p. 3-22, 2025. DOI: https://doi.
org/10.7440/res92.2025.01

FRÍAS, G. Nuevos desafíos del federalismo. En: HERNANDEZ, A. M.; BUTELER, G. E. B. (orgs.). Derecho 
público provincial. Buenos Aires: Abeledo Perrot, 2011. p. 123-129.

GÓMEZ, B. B. El derecho indiano, concepto, clasificación y características. Ciencia Jurídica, [s. l.], v. 4, n. 7, p. 
183-193, 2015. DOI: https://doi.org/10.15174/cj.v4i1.134

HAIDAR, V.; BERROS, M. V.; CHURRUARÍN, M.; LEVRAND, N. E. ¿ 20 años no es nada? Un estudio de los 
debates constituyentes de 1994 sobre ambiente y patrimonio cultural. Papeles del Centro de Investigaciones 
de la Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales, Santa Fe, n. 9, p. 65-81, 2014. DOI: https://doi.
org/10.14409/ne.v0i9.4922

HECHT, A. C. Exploraciones sobre educación intercultural bilingüe en Argentina. Tramas/Maepova, Ciudad de 
Salta, v. 8, n. 1, p. 103–113, 2020. Disponible en: http://revistadelcisen.com/tramasmaepova/index.php/revista/
article/view/46. Acceso a: 22 fev. 2025.

LENCINA, R.; PEREYRA, R.; ALONSO, E. Sobre la “arena de lucha” mediática en torno a las poblaciones 
indígenas en Argentina: un abordaje interdisciplinario de encuadres informativos. Desde el Sur, Lima, v. 15, n. 
2, p. 1-23, 2023. DOI: https://doi.org/10.21142/des-1502-2023-0025 

LENTON, D.; DELRIO, W.; PÉREZ, P.; PAPAZIAN, A.; NAGY, M.; MUSANTE, M.  Huellas de un genocidio 
silenciado: los indígenas en argentina. Universidad del Museo Social Argentino – Conceptos, [s. l.], v. 90, n. 
493, p. 119-142, 2015. 

LEVRAND, N. E. Normas de presupuestos mínimos de protección del patrimonio cultural en argentina: 
¿posibles y vigentes? E-rph, [s. l.], v. 16, p. 2-19, 2015. 

LEVRAND, N. E. La tutela jurídica del patrimonio cultural bajo la influencia del soft law: estudio del caso 
Misiones Jesuíticas Guaraníes en Argentina. Cuadernos del CLAEH, [s. l.], v. 37, n. 108, p. 121-142, 2018. 
DOI: https://doi.org/10.29192/CLAEH.37.2.6

LEVRAND, N. E.; ENDERE, M. L. Nuevas categorías patrimoniales. La incidencia del soft law en la reciente 
reforma a la ley de patrimonio histórico y artístico de Argentina. Revista Direito GV, [s. l.], v. 16, n. 2, p. 1-31, 
2020. DOI: https://doi.org/10.1590/2317-6172201960

LEVRAND, N. Custodiar lo etéreo: avances y desafíos en la protección jurídica del patrimonio inmaterial en 
Argentina. Estudios Sociales, [s. l.], v. 62, n. 1, p. 1-18, 2022. DOI: https://doi.org/10.14409/es.2022.1.e0023

http://periodicos.unifor.br/rpen


Norma Elizabeth Levrand

12Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

LORENZETTI, R. Teoría del derecho ambiental. México: Porrúa, 2008

LUHMANN, N. Sociología del riesgo. México: Triana Editores, 1998.

MAASS, J.; YRIZAR, A. Los ecosistemas: definición, origen e importancia del concepto. Ciencias, [s. l.], n. 
004, p. 1-11, 1990. 

MANZANELLI, M. D. P. La propiedad comunitaria indígena como issue social: análisis de anteproyectos de ley 
en Argentina (2015 a la actualidad). Postdata, [s. l.], v. 26, n. 1, p. 70-106, 2021.

MOMBELLO, L. C. Evolución de la política indigenista en Argentina en la década de los noventa. 
Neuquén: Universidad Nacional del Comahue, 2002.  Disponible en: https://repositories.lib.utexas.edu/server/
api/core/bitstreams/3e2ab121-50f8-4d11-aea0-8db95debbb8f/content. Acceso a: 22 fev. 2025 

MULLER, A.; TOLAVA, M. F.; COLLIVADINO, M. V.; ORTEGA-PORTAL, C. R. Extensión e investigación en 
clave local: aproximaciones a los servicios de comunicación comunitaria, popular, alternativa y de pueblos 
originarios en Salta. Revista de Extensión Universitaria, [s. l.], v. 12, n. 17, p. 1-14, 2022. DOI: http://dx.doi.
org/10.14409/extension.2022.17.Jul-Dic.e0025

PAPALINI, V.; CESCO, M. F. A. Pluralismo médico: regulaciones y concepciones de salud en seis países 
de América Latina. Perfiles Latinoamericanos, [s. l.], v. 30, n. 59, p. 1-21, 2022. DOI: dx.doi.org/10.18504/
pl3059-009-2022 

PEGORARO, M.; ZULCOVSKY, F. El juego anidado de la reforma constitucional argentina, Colección, [s. 
l.], n. 21, p. 93-114, 2011. Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4452644 Acceso 
a: 22 fev. 2025.

PERRIÈRE, H. Avances y retos en la implementación de la educación intercultural en Argentina. Revista 
nuestrAmérica, [s. l.], n. 23, p. 1–10, 2024. 

PODGORNY, I. Historia, minorías y control del pasado. Boletín del Centro, [s. l.], n. 2, p. 154-159, 1991. 

QUIJANO, A. Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina. En: MIGNOLO, W. (org.). 
Capitalismo y geopolítica del conocimiento: el eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate 
intelectual contemporáneo. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2001. p. 117-132.

RED INTERUNIVERSITARIA DE COMUNICACIÓN COMUNITARIA, ALTERNATIVA Y POPULAR. 
Relevamiento de los servicios de comunicación audiovisual comunitarios, populares, alternativos, 
cooperativos y de pueblos originarios en Argentina. Argentina: RICCAP, 2019. Disponible en: https://riccap.
com.ar/wp-content/uploads/2020/12/RICCAP-Informe-Final.pdf. Acceso a: 22 fev. 2025.

RESTREPO, E.; ROJAS, A. La inflexión decolonial: fuentes, conceptos y cuestionamientos. Popayán: Editorial 
Universidad del Cauca, 2010.

REYNA, J. El procedimiento administrativo multidimensional como técnica regulatoria en materia ambiental, 
de patrimonio cultural y de pueblos originarios. A&C Revista de Direito Administrativo & Constitucional, 
Curitiba, v. 12, n. 50, p. 131-169, 2012. DOI: https://doi.org/10.21056/aec.v12i50.161

RINCÓN, M. E. El origen del concepto ecosistema. Bio-grafía, [s. l.], n. 1, p. 342-350, 2011. 

SCHNEIDER, C.; WELP, Y. ¿Transformación democrática o control político? Análisis comparado de la 
participación ciudadana institucional en América del Sur. Íconos - Revista de Ciencias Sociales, [s. l.], n. 
40, p. 21-39, 2011.

SLAVSKY, L. Los indígenas y la sociedad nacional: apuntes sobre políticas indigenistas en la Argentina. In: 
RADOVICH, J. C. (org.). La problemática indígena: estudios antropológicos sobre pueblos indígenas en 
Argentina. Buenos Aires: Centro Editor de América Latina, 1992. p. 67-79

http://periodicos.unifor.br/rpen


13Pensar, Fortaleza, v. 30, e15931, 2025

El patrimonio cultural de los pueblos indígenas en Argentina. Reflexiones sobre los desafíos de su tutela

TAMAGNO, L. Políticas indigenistas en Argentina, alcances y límites: demandas, luchas, representaciones y 
nuevas configuraciones etnopolíticas. Runa, [s. l.], v. 34, n. 1, p. 9-12, 2013. 

VALVERDE, S.; MANCINELLI, G.; ENGELMAN, J.; VARISCO, S. M. Los pueblos originarios en el contexto 
actual de la Argentina: avances, retrocesos y paradojas. En: SILVA, A. B. da; FARIAS JÚNIOR, E. de A. (orgs.). 
Povos indígenas e comunidades afrodescendentes em processos políticos e jurídicos ante o Estado 
e empreendedores privados: olhares sobre a América Latina hoje. Brasília: Asociación Latinoamericana de 
Antropología, 2024. p. 28-45.

http://periodicos.unifor.br/rpen

