
Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 174-179, jul./dez. 2006.174

Maria do Socorro Araújo

1	 A pesquisa desenvolveu-se a partir de um estudo de caso referente ao bumba-meu-boi da Maioba  sotaque de matraca, que comemorou 100 anos  de 
existência em 1997.

2	 Maria do Socorro Araújo é professora Adjunto IV do Departamento de Sociologia e Antropologia da Universidade Federal do Maranhão,  leciona as 
disciplinas de Tradição e Folclore e Cultura Popular,  nos Cursos de Turismo e Hotelaria, com  pesquisas desenvolvidas na área  de  Cultura e Turismo. 
Mestre em Serviço Social pela PUC - São Paulo. Mailto: ccso@ufma.br

*	 Bairro da zona rural de São Luís
**	 Maioba - bairro da zona rural de São Luís

Bumba-meu-boi – brincaderia ou espetáculo?

Bumba-meu-boi: fun or show?

Maria do Socorro Araújo1

Resumo

Este estudo faz uma abordagem das manifestações populares do Maranhão, principalmente o bumba-
meu-boi e as modificações que vêm sofrendo ao longo dos séculos para se adaptar às transformações da 
sociedade. Trata ainda da contribuição que o turismo cultural deve dar à preservação da cultura do povo.

Palavras-chave: Bumba-meu-boi. Turismo. Cultura.

Abstract

This study is about some popular manifestations of Maranhão, specially bumba-meu-boi and the changes that it is suffering in 
centeries to adapt itself in the society. And, also, this study is about how the cultural tourism can help to preserv the people identity.

Keywords: Bumba-Meu-Boi. Tourism. Culture.

Introdução

Este trabalho, nascido do cruzamento entre 
curiosidade intelectual e aproximação amorosa com 
o bumba-meu-boi do Maranhão, pretende expor 
alguns aspectos de uma história em que a tradição 
e modernidade estão inseridas no processo de 
sobrevivência deste folguedo ao longo dos anos, 
como síntese de confluência entre passado e presente, 
permanência e mudança.

A pesquisa desenvolveu-se a partir de um 
estado de caso referente ao bumba-meu-boi da 
Maioba*  sotaque de matraca**, que comemorou 100 
anos  de existência em 1997. Essa manifestação é  um 
dos   principais atrativos turísticos das festas juninas 
maranhense.

O bumba-meu-boi é uma das manifestações 
populares mais importantes do Estado, por sua história, 
seu ritmo, sua indumentária e sua forma  alegre, 
vibrante e contagiante de se apresentar.

Essa brincadeira apresenta vários  sotaques 
ou ritmos fortes, em que se destacam, como os mais 
importantes, os sotaques  de zabumba, matraca, 
orquestra, baixada e costa de mão. São esses sotaques 
que determinam o conjunto de personagens, a 
indumentária e os instrumentos dos grupos.

Neste estudo, objetivou-se reconhecer a dinâmica 
interna do bumba-meu-boi, tentando apreendê-la ao 
nível de sua criação e recriação, que certamente é uma 
expressão de resistência. Nesse sentido, concordamos 
com Geertz (1973, p.20), quando coloca a cultura como 



175Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 174-179, jul./dez. 2006.

Bumba-meu-boi, brincaderia ou espetáculo? 

tudo aquilo que os povos ou as pessoas transmitem, 
explicam ou significam para a sociedade.   

Em termos operacionais, a pesquisa realizada 
utilizou a técnica de entrevista e  história oral, visando a 
recompor a história do bumba-meu-boi. Fizeram parte 
da pesquisa o  presidente do boi, José Inaldo Ferreira, 
cuja história de vida se confunde com a história 
do bumba-meu-boi, e as pessoas mais velhas que 
estavam dispostas a fornecer informações necessárias 
e importantes para o trabalho. Somente através desse 
processo teve-se a possibilidade de visualizar sua 
história e significação na vida das pessoas que fazem 
essa brincadeira.

As manifestações populares maranhenses 
são heranças culturais de um passado, e ainda hoje 
constituem importante elemento de organização social 
e cultural desta comunidade.

Tais manifestações se modificaram ao longo 
dos séculos, adequando-se ás realidades 
nas quais estão inseridas: algumas delas 
desapareceram, outras foram incluídas, 
outras se adaptaram e outras permaneceram, 
acompanhando a própria dinâmica da 
sociedade.

Tornou-se um bem cultural, valorizado não só no 
mercado turístico, mas fazendo parte das identidades 
culturais do Maranhão dos ludovicenses. Suas histórias 
não estão guardadas nos armários. Estão presentes no 
dia-a-dia das pessoas, nos cantos, nas ruas da cidade, 
nos casos contados, na memória dos mais velhos que 
contam sobre suas formas de vida, danças, festas e 
rituais, de modo que essa história local faça parte da 
memória viva da comunidade maranhense.

Essa lógica que norteia as relações do homem 
maranhense e as manifestações culturais (culto aos 
santos, pagamento de promessas, rituais, festas, danças 
e outros) é que permeia o vigor das festas em cada ciclo 
de apresentação.

Atenção! O Bumba-meu-boi vai guarnicê! 
Observe, a brincadeira vai começar! 
Convidamos você, leitor, para entrar nesta 
festa e dançar noite a fio, ao som do repicar 
das matracas, do rufar dos tambores onça e 
da vibração dos pandeirões. Alegremente 
venha sentir conosco a força e energia desse 
batalhão pesado que brinca em São Luís do 
Maranhão. É o boi da ilha! Viva São João, 
São Pedro e São Marçal!

Para falar dessa temática achamos importante 
fazer um rápido histórico do bumba-meu-boi do 
Maranhão como forma de inseri-lo na discussão sobre 
o passado e o presente e suas relações entre cultura e 
turismo.     

Supõe-se que o boi tenha surgido no início do 
século XVIII, e que foi muito perseguido até meados 
do século XX pelos aparatos de repressão da burguesia, 
mas conseguiu sobreviver e se manter até os dias 
atuais.

Pouco se sabe sobre a sua história. O que se 
tem a respeito são alguns registros, uns escritos por 
cronistas em jornais daquela época e outros relatados 
através da memória oral. Observe:

Existe pelo menos uma referência mais 
antiga, que encontrei num jornal maranhense. 
Trata-se de uma carta enviada para um jornal 
no final do ano de 1820, que contém uma 
breve descrição na qual o bumba-meu-boi 
era pintado como uma perigosa assembléia 
indígena noturna (uma maloca de 40-50 
pessoas) que tinha tanto o caráter marcial (as 
pessoas estavam armadas com instrumentos 
de fogo) quanto o caráter festivo e alegre, e 
estava explicitamente associado à ameaça de 
revolução (ASSUNCAO, 1999, p.11).

Sabe-se, por exemplo, que até as décadas de 30 
e 40 do século passado o boi não vinha até o centro 
da cidade de São Luís. Eles iam até certo ponto dos 
bairros  Monte Castelo e João Paulo e não entravam na 
parte central da Cidade. As famílias burguesas tinham 
um verdadeiro pavor do boi e do tambor. Isto reforçava 
a ação policial de perseguição junto às  manifestações 
populares. Conta-se que às vezes a polícia dava batida 
nos seus barracões, acabava com tudo e botava o 
barracão abaixo.

A Maioba hoje tem a felicidade de dizer que 
é uma brincadeira centenária. Tivemos  a 
felicidade de nos preocupar com isso. Uma 
brincadeira tão antiga dita pelos nossos avós, 
antepassados... Mãe Rita que era a maiobeira 
centenária que lembrava da história, da 
vivência, né?... Ela foi primordial nesse ponto 
porque ela conseguiu ainda bastante lúcida 
dar depoimentos que realmente foram muito 
importantes para nós... mãe Rita faleceu no 
ano seguinte às comemorações do centenário, 
em 1998 (FERREIRA, 2000).



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 174-179, jul./dez. 2006.176

Maria do Socorro Araújo

3	 Ver a entrevista feita com Sandoval Passos. Entrevista com brincante do Boi da Maioba. São Luiz, 2000.

A memória oral e escrita possibilita o resgate 
da história de uma localidade, de uma manifestação 
através dos registros e das lembranças de vivências 
passadas, que também já foram transmitidas oralmente 
de outras gerações.

O surgimento do boi, segundo onde nós 
chegamos, né? A brincadeira tem mais de 100 
anos, mas nos interessa 100 anos. A brincadeira 
passou pra vários estágios, inclusive o início 
dessa brincadeira na  Maioba, passou pelo 
boi de cofo³, pra chegar onde é hoje. E aí foi 
havendo crescimento... E também não era 
só aqui na Maioba. Acontecia, por exemplo, 
naquela época (eu, inclusive, ainda alcancei 
essa forma de fazer o boi), a pessoa melhor 
financeiramente comprava a cabeça do boi, 
no dia da matança e ele ficava encarregado 
de fazer o boi no outro ano. Agora se você 
morasse lá no Mocajituba, perto da beira do 
rio, ali que ia acontecer o Boi da Maioba. Se 
você morasse lá na Trizidela, bem próximo ali 
da Forquilha, já chegando ali no Cohatrac, aí 
você também ia fazer o Boi da Maioba, lá na 
Trizidela. Se você morasse lá no Bacuritiua, 
que é um bairro próximo ao Maiobão, ele ia 
acontecer lá, e aí por diante. Era uma pessoa 
e todos se juntavam em torno dela para dar 
o apoio e o boi acontecia ali como Boi da 
Maioba (FERREIRA, 2000).

Essas referências permitem que façamos uma 
leitura sobre o bumba-meu-boi, que, embora perseguido 
e discriminado pela burguesia (em 1861 foi proibido 
e só foi reconsiderado em 1868, quando o semanário 
maranhense faz saudação a sua volta depois de um 
período de repressão policial – ARAÚJO, 1986, p.55), 
conseguiu sobreviver e manter vivo o sentimento de 
identidade e o fazer coletivamente. Ao chegar ao 
século XXI, pode-se sentir e vivenciar o vigor dessa 
brincadeira na cultura maranhense. Claro que no 
decorrer dos séculos houve alterações no bumba-meu-
boi, alterações que foram necessárias e inevitáveis, 
visto que houve também inúmeras modificações no 
modo de viver e agir das classes sociais. O boi, como 
parte integrante de uma sociedade dinâmica, precisou  
adaptar-se à realidade, para poder estar vivo, ou 

melhor, se atualizar para ser preservado no contexto da 
sociedade contemporânea.

A tradição é vista como fato dinâmico que 
intervém no presente, contribuindo para a formação de 
novas relações sociais.

O presidente do Boi da Maioba (2000) diz que  
a brincadeira passou por  vários estágios, inclusive no 
início passou pelo boi de cofo, enfeitado com flores 
naturais, papel celofane e sem uma indumentária 
especifica dos brincantes, para chegar ao que é hoje – o 
boi de brilho, com lantejoulas, miçangas, canutilhos, 
veludos e  indumentárias específicas.

Nos grupos populares há uma convivência 
pacífica entre o velho e o novo, com formas 
conservadoras e progressistas que se complementam 
no cotidiano.

Éster Maques (2000:p.7) diz:
a atualização deve ser conseqüência natural 
da tradição, não à fragmentação dela ou a sua 
recusa, de tal forma que, apesar das mudanças, 
nós possamos reconhecer o folguedo como 
bumba-meu-boi nos próximos 100 ou 200 
anos ainda como parte da memória presente. 

Tais colocações nos levam a perceber que, nesse 
processo de mudança, determinados aspectos vão se 
modificando e sendo recriados outros, abrindo um 
espaço para as novas produções de acordo com as 
exigências da sociedade moderna.

A gravação ajudou muito, o CD ajudou 
muito... o CD não, na época do vinil,  porque 
tinha como mostrar o trabalho na emissora 
de rádio..., e o certo é que foi cansativo, 
mas valeu a pena. Graças a Deus, aí foi o 
período que chegou a história do centenário 
e a Maioba realmente conseguiu... vamos 
dizer assim, arrebanhar pra em torno de si um 
grande público (PASSOS, 2000)

3

No contexto desta sociedade, o turismo cultural 
tem sido um grande segmento do mercado, oferecendo 
novas oportunidades para a revitalização de cidades 
históricas, desencadeando o processo de aproximação 
entre o passado e o presente, com interesse na 
valorização e no conhecimento do próprio passado. Em 
São Luís o bumba-meu-boi tem feito essa aproximação 
tanto com a comunidade quanto com o visitante .



177Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 174-179, jul./dez. 2006.

Bumba-meu-boi, brincaderia ou espetáculo? 

A Maioba tem uma legião muito grande em 
toda a ilha, Liberdade... da Forquilha pra lá, 
todos os bairros tem uma grande admiração 
pela Maioba. Daí a dificuldade. Se fosse só a 
Maioba era muito fácil: 4, 5 ônibus resolvia 
o problema. Maiobão, por exemplo, cada 
dia cresce mais,  o número de pessoas dando 
apoio a nossa brincadeira. E aí por diante... 
2 ônibus na Liberdade, 2 no João Paulo, 2 
no Coroadinho, aí quando você vê é muita 
gente reunida. Ele transporta 600 pessoas, tá? 
Agora os torcedores que tem carro... O Boi da 
Maioba, quando sai de um lugar para outro, 
dá um comboio de 100 carros (PASSOS, 2000).

Nas propostas de planejamento  turístico que 
envolvem as manifestações culturais, o turismo  deverá 
influenciar na  secularização das festas dos rituais e, de 
outro lado, provocar um reforço da identidade do povo 
diante do visitante.

Como diz Magnana (1990:121) “a cultura não se 
constituiu de cultos e costumes, mas das estruturas de 
significados, através das quais os homens dão formas 
as suas experiências”.

Essas experiências são adquiridas no cotidiano 
pelo fazer individual e coletivo. É através desse fazer 
que se expressam as realizações humanas que devem 
ser respeitadas e preservadas pelas suas significações.

Uma questão se coloca: o turismo é uma ameaça 
ou um fator de preservação das tradições culturais?

O Turismo ele é o ano todo, né? E nós 
só desenvolvemos o nosso trabalho por 
temporada. Então existe essa diferença. 
Os ensaios começam no último sábado de 
março e vamos até o último sábado antes de 
São João, antes do batizado. Esse período 
dá 10, 12 ensaios. O batizado acontece 
rigorosamente véspera de São João, aqui na 
porta da igreja, o padre celebra missa e tal... 
uma festa muito grande, que arrebanha muita 
gente, muito marcante pra nós. Essa data é o 
momento que  a gente entrega o boi para a 
comunidade (FERREIRA, 2000).

Quando se fala em preservação, quer dizer que 
“preservar não é só guardar uma coisa, um objeto, uma 
construção, um miolo histórico de uma grande cidade 
velha. Preservar também é gravar depoimentos, sons, 

músicas populares e eruditas. Preservar é manter vivos, 
mesmo que alterados, usos e costumes populares...” 
(PELLEGRINI, 1993:45).

Acrescentamos dizendo que preservar é contar 
a nossa história para que se conheça e não se torne 
esquecida;  é  mostrar as nossas tradições e divulgar 
as nossas festas, para que crie um orgulho cultural 
nas pessoas; é valorizar as criações, recriações e 
experiências coletivas.

A festa é uma encenação gostosa. O nêgo 
Chico é um empregado do fazendeiro de certa 
região e ele era fiel ao patrão. Aí a Catirina, 
esposa dele, engravida e acha de querer comer 
a língua do boi mais bonito. Porque a fazenda 
tem “enes” bois, “enes” touros, mas tem 
aquele que é o reprodutor, o preferido e ela só 
queria se fosse esse. Coisa de mulher, né? E 
ele se assujeitou. Por ser de confiança, ele teve 
que roubar o boi pra satisfazer sua mulher. Aí 
o que acontece? O boi adoece, quase morre, 
mas o patrão consegue descobrir a tempo. O 
patrão no bumba-boi é representado pelo amo 
(o Cantador), é o homem rico da história. Aí 
ele busca os seus ajudantes até chegar onde o 
boi está e já pega o boi nessa situação doente 
e tal... aí é que vem a outra história: vem o 
pajé, que hoje é substituído pelo doutor. 
Antigamente, era o pajé que fazia a magia pro 
boi se restabelecer e hoje, com a evolução, né, 
é o veterinário. Então, aí o boi consegue se 
restabelecer e é festa pra todo mundo (PASSOS, 

2000).

O turismo “configura-se no âmbito da cultura 
como um aspecto da relação tradição, modernidade, 
colocando-se como exigência da sobrevivência da 
tradição na sociedade capitalista” (CARVALHO, 1995:60).

É importante considerar que nessas sociedades 
capitalistas a produção cultural se articula com o 
mercado que consome o seu produto (manifestações 
populares), o qual se dá via turismo enquanto 
organização mercantil de lazer.

Nessa perspectiva, esse segmento de mercado em 
expansão que é o turismo cultural conduz a uma visão 
otimista da atividade, como fonte de riqueza, trabalho 
e renda que propicia a preservação e sustentabilidade 
da cultura, respeitando os rituais e as festas populares.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 174-179, jul./dez. 2006.178

Maria do Socorro Araújo

A morte do bumba-boi é sempre no último 
domingo de julho. A gente vem levando isso, 
é fato já desde o período das pessoas que já se 
foram... a gente vem e passou a ser tradicional. 
No último domingo de julho, começa nossa 
festa, com uma semana de festa e com vários 
atrativos no decorrer da semana (PASSOS, 2000).

Preservar é não destruir o nosso patrimônio 
histórico, cultural e natural; é fazer com que esse 
patrimônio se torne sustentável, permitindo que as 
gerações futuras usufruam também das riquezas do 
meio ambiente.

Sustentabilidade significa “desenvolver sem 
degradar, sem destruir os recursos que tornam esse 
desenvolvimento possível” (Manual dea Embratur 
1996:1). 

Esse desenvolvimento sustentável possível 
implica em ações que possibilitem a melhoria da 
qualidade de vida das classes populares (saúde, 
educação, moradia, emprego etc.). É necessário 
que essas classes tenham condições mínimas de 
sobrevivência.

Caso contrário, em função da subsistência, 
muitas vezes  o turismo traz um grande prejuízo à 
cultura: esse produto será comercializado a qualquer 
preço e sem nenhum respeito às suas tradições, havendo 
uma desestruturação dos valores e práticas culturais, 
como no exemplo que segue:

Aconteceu um determinado ano desse aí, que 
logo depois da morte do boi, uma semana 
depois, a gente foi chamado para uma 
apresentação. “Rapaz, esse boi não morreu?” 
Aí eu digo: “Não...”, então só criando o 
ressuscitar do boi, que aí pronto. O boi já 
ressuscitou já pode brincar. Se houvesse 
um apoio assim de forma mais permanente, 
a gente estaria à disposição também todo 
tempo, pra se apresentar.” (FERREIRA. 2000). 

Outras conseqüências: 
Os ensaios, a  gente teve a audácia, né, até 
pela própria falta de recursos, de mudar da 
Maioba para o Aterro do Bacanga (Centro). 
Por que a única forma que o boi sobrevive... 
tão fazendo então um questionamento muito 
grande, aqui, agora... Por quê? Por que nos 
temos 146 associados.. há cinco anos que 
ninguém dá um centavo... 5 reais por mês 
(FERREIRA, 2000).

No caso especifico da cultura popular, muitas 
vezes acontece o desaparecimento de determinadas 
manifestações, ou a perda de sua identidade cultural, 
não pela vontade dos grupos que fazem, mas em 
função das condições sociais e econômicas em que as 
pessoas vivem.

O Presidente do Boi da Maioba (2000) fala ainda 
sobre as dificuldades de sobrevivência do bumba-meu-
boi, dizendo:

O barracão por exemplo. Nós mandamo  
escorar todinho, tava quase caindo, a 
madeira toda comprometida, e a gente não 
pode fazer nada. Nós tamos fazendo aí um 
levantamento para fazer contenção de despesa 
e essa contenção de despesa vai afetar a 
brincadeira... porque tá tudo muito difícil... e 
as dificuldades na verdade são imensa. Nossa 
sobrevivência, a sobrevivência da associação 
é só da venda das cervejas no ensaio e cachê 
nas apresentações. Tem sido muito difícil... 
por isso nós antecipamos a nossa temporada, 
cê vê que a maioria dos grupos só ensaiam 3, 
4 vezes, nós ensaiamos 10, 11 até 12 vezes... 
se sobra R$ 100,00, R$ 200,00, R$ 300,00 
por ensaio é o que ajuda para nós poder fazer 
a brincadeira.

Como podemos observar, essa brincadeira, que 
vem sendo passada de geração a geração há mais de 
100 anos, resiste pela força da cultura, isto é, pela 
vivência coletiva que é permeada de significados. 
As dificuldades dos grupos muitas vezes alteram 
determinadas formas de produções originais por 
exigência das relações capitalistas junto às classes 
populares. Logo, as políticas que sustentam os padrões 
de vida atual devem ser refeitas, pois que se baseiam 
na deterioração das bases produtivas e na diminuição 
de sobrevivência das próprias gerações.

O turismo deve ser planejado e gerenciado de 
modo a melhorar a qualidade de vida dos residentes 
e proteger os ambientes locais, tanto natural quanto 
culturalmente.

No discurso da sociedade contemporânea, 
a sobrevivência das manifestações populares deve 
estar baseada na proposta de sustentabilidade. As 
oportunidades econômicas devem ser direcionadas 
para a comunidade local, tendo todo um envolvimento 
da população no processo. Para que se concretize 
essa proposta, é necessário estimular ações criando 



179Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 174-179, jul./dez. 2006.

Bumba-meu-boi, brincaderia ou espetáculo? 

instrumentos de construção de uma consciência 
coletiva sociocultural e ambiental.

Eu tô com um projeto junto à Secretaria de 
Cultura pra ver se consegue a reforma do 
Barracão e fazer com que funcione a creche. 
E aqui nós queremos fazer nosso Centro 
Cultural, pra ficar uma exposição permanente 
da brincadeira e a partir daí, a gente buscar 
através de convênio, de cursos... de bordados 
e tal, beneficiar a comunidade (FERREIRA, 2000).

Essa questão não pode ser vista e tratada 
isoladamente. É importante a participação da sociedade 
no seu conjunto, num processo de planejamento e 
gestão das políticas em que o gerenciamento dos 
recursos e ações envolvam a comunidade para que 
ela se sinta participando do processo, e desta forma 
possa proteger os seus recursos naturais e culturais, 
assegurando continuidade das diversidades existentes 
na localidade.
O turismo cultural deve ser desenvolvido como 
um espaço de preservação e sustentabilidade da 
cultura. É importante que essa atividade de mer-
cado se efetive com sensibilidade e criatividade, 
respeitando a dinâmica das produções culturais.

A gente trabalha o ano todo 
pra se apresentar bonito prá cidade e pro turista 

(FERREIRA, 2000).

Referências

ARAÚJO, Maria do Socorro. Tu contas! Eu conto! 
São Luís: SIOG, 1986.

ASSUNÇÃO, Matias Rohrig. A formação de cultura 
maranhense: algumas reflexões preliminares. Boletim 
da Comissão Maranhense do Folclore, São Luís, 

n.14, p.1-31, ago. 1999. Disponível em: <http://
cmfolclore.sites.uol.com.br/bol14.htm>. Acesso em: 
22 dez. 2004.

BURSZTUN, Marcel. A difícil sustentabilidade. Rio 
de Janeiro: Garamon, 2001.

CARVALHO, Maria Michol Pinho de. Matracas que 
desafiam o temo é o bumba-boi do Maranhão: um 
estudo da tradição/modernidade na cultura popular. 
São Luís: SECMA, 1995.

EMBRATUR. Manual de municipalização do 
turismo. Brasília, DF, 1996.

ESPOSITO, I. et al. Repercussões da fadiga psíquica 
no trabalho e na empresa. Revista Brasileira de Saúde 
Ocupacional, São Paulo, v. 8, n. 32, p. 37-45, out./dez. 
1979.

FERRETTI, Mundicarmo. Terra de caboclo. São 
Luis: SECMA, 1994.

GEETZ, Clifford. A interpretação da cultura. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1973.

GEETZ, Clifford. O saber local. Petrópolis: Vozes, 
1988.

MARQUES, Éster. Tradição e modernidade no bumba-
meu-boi. Boletim da Comissão Maranhense de 
Folclore, São Luís, n. 17, p.1-34, ago. 2000. Disponível 
em: <http://cmfolclore.sites.uol.com.br/bol17.htm.> 
Acesso em: 22 dez. 2004.

MONTENEGRO, Antonio Torres. História oral e 
memória: a cultura popular revisitada. São Paulo: 
Contexto, 1994.

PELLEGRINI FILHO, Américo. Ecologia, cultura e 
turismo. São Paulo: Papirus, 1993.

THEOBALD, William F. Turismo global. São Paulo: 
Senac, 2001.


