
Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.132

Carlos Velázquez Rueda

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado

Media: new totem for an unsacred marriage

Carlos Velázquez Rueda*

Resumo

A representação metamorfoseada de um casamento singular. A homenagem, rendida por via da oferta 
dos mais preciosos produtos vernáculos, ao símbolo eleito da felicidade comunitária. Uma chuva de cores, 
sorrisos e sabores. O tudo, enquadrado pelo estrondo instrumental  que expressa o que não foi dito, o que 
não foi dado em embrulho de presente. Música, dança, drama e literatura dão forma aos principais meios 
que expressam, organizam e renovam a própria existência em torno do sacramento matrimonial. A quadrilha 
junina brasileira é uma manifestação sincrética, própria de um povo herdeiro de magnífico legado cultural 

veiculado pela história. A observação introspectiva dos seus fatos constitui uma janela para descobrir a alma de quem olha de dentro. 
Partindo dos escritos publicados pelo dançarino francês Charles Compan, em Paris, no século XVIII, entendemos que a festa francesa de 
quadrille transcendeu as fronteiras européias em virtude da sua penetração na cultura das classes dominantes. Porém, desembarcada em 
terras brasileiras, essa festa despojou-se do seu invólucro patrimonial para reivindicar a sua autoridade ritual. Atualmente, a quadrilha 
brasileira encontra-se num processo de profanação midiática. Após haver se tornado encargo social com referência nos moldes de culturas 
dominantes, a festa de quadrilha no Brasil é, hoje, patrimônio cultural confrontado com a negação de qualquer guarda para as formas 
artísticas que o legitimam. O conjunto de modernos sistemas de comunicação de massa, dissolvendo a autoridade da arte na efemeridade 
da sua circulação banal, também esvazia o centro simbólico em que comungam homens e universo. Encontra-se a celebração da quadrilha 
brasileira no final do processo que a caracteriza como mais uma festa globalizada; mais uma festa pseudo-individualizada, servente à 
referência única do lucro, em detrimento da espiritualidade que a concebeu.

Palavras-chave: Mídia. Forró. Quadrilha.

Resumen

La representación metamórfica de una boda singular. El homenaje, rendido por vía de oferta de los más preciosos prod uctos 
vernáculos, al símbolo electo de la felicidad común. Una lluvia de colores, sonrisas y sabores. El todo, enmarcado por el estruendo 
instrumental que expresa lo que no fue dicho, lo que no fue dado en envoltura de regalo. Música, danza, drama y literatura dan forma a 
los medios que expresan, organizan y renuevan la propia existencia en torno del sacramento matrimonial. La quadrilha junina brasileña 
es una manifestación sincrética, propia de un pueblo heredero de un magnífico legado cultural vehiculado por la historia. La observación 
introspectiva de sus hechos constituye una ventana para descubrir el alma de quien mira desde dentro. A partir de los escritos publicados 
por el bailarín francés Charles Compan en la París del siglo XVIII, entendemos que la fiesta francesa de quadrille transcendió a las 
fronteras europeas en virtud de su penetración en la cultura de las clases dominantes. Sin embargo, desembarcada en tierras brasileñas, la 
misma se despojó de su involucro patrimonial para reivindicar su autoridad ritual. Actualmente, la quadrilha brasileña sufre un proceso 
de profanación mediática. Después de tornarse encargo social con referencia en moldes de culturas dominantes, la fiesta de quadrilha del 
Brasil representa hoy un patrimonio cultural confrontado con la negación de cualquier tutela sobre las formas artísticas que lo autentifican. 
El conjunto de modernos sistemas de comunicación en masa, disolviendo la autoridad del arte en la volatilidad de su circulación banal, 
también ahueca el centro simbólico en que comulgan hombres y universo. Encuéntrase la celebración de la quadrilha brasileña en el final 
de la trayectoria que la caracteriza como apenas otra fiesta globalizada. Apenas otra fiesta seudo individualizada, sirviendo a la referencia 
única del lucro, en detrimento de la espiritualidad que la concibió.

Palabras-clave: Media. Forró. Quadrilha.

*	 Doutor em Música Antiga pelo “Concervare National de Musique de Raincy”, França. Professor de Estética e História da Arte da UNIFOR.E-mail: 
caveru@unifor.br



133Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

1. Assimilação dancística e musical da festa 
francesa de quadrilha

Em 1787, o célebre dançarino e coreógrafo 
Charles Compan publicou em Paris um dicionário 
de dança que contém um relato revelador da cultura 
do Brasil no mês de junho. Depois de definir 
quadrille (quadrilha) como uma pequena cavalaria 
magnificamente vestida que preside às “festas galantes” 
e fundamentar a origem da palavra no diminutivo do 
verbete italiano Squadra, descreve com detalhe uma 
destas celebrações, a qual traduzimos resumidamente 
a seguir:

Em julho de 1729, por motivo do casamento 
do duque de Bourbon com a princesa 
Caroline, que contava com catorze anos e era 
a terceira filha d’Ernest Léopold Landgrave 
de Hesse Rhinsfeld e Léonore Marie Anne de 
Louvestein, o senhor de Sarrobert, capitão de 
caça da floresta de Chantilly, acompanhado 
de seu tenente e vinte e quatro guardiões, 
escoltou a noiva através da floresta de 
Ermenonville até o castelo de Chantilly, onde 
foi recebida por sessenta burgueses montados, 
uma fanfarra de timbales, trombetas e oboés, 
a duquesa viúva de Bourbon e o duque de 
Bourbon.

Nessa noite, o castelo teve uma grande 
iluminação e duas mesas de vinte e cinco 
talheres, servidas num jantar de incomparável 
magnificência. No dia seguinte, por volta 
das cinco horas da tarde, uma grande tropa 
formada por burgueses e servidores, e dividida 
em seis quadrilhas, partiu da galeria dos 
cervos, atravessando os cultivos de laranja 
e entrando pela porta principal do castelo. 
Cada uma destas quadrilhas cumprimentou 
a princesa ofertando flores, peças de caça e 
produtos regionais, além de canções, poesias, 
músicas instrumentais e danças.

Tendo ofertado os presentes, o senhor 
de Sarrobert abriu o baile, do qual todos 
participaram entusiasmados e durante longo 
tempo...1 (COMPAN, 1787, p. 306-314)

Esta tradição arraigou-se e espalhou-se tanto pela 
Europa que, na França, sob o reinado de Napoleão I, 
assim como na Inglaterra, em torno de 1815, a quadrille 
fez sua entrada nos bailes da corte como um conjunto 
de cinco danças de ritmos e andamentos contrastantes. 
Nesta quadrille européia do século XIX, dançavam-se 
a polka, o schottische, a valse, o galop  e a mazurka 
(GAMMOND citado em ARNOLD. 1988. Tome II, p.532).

A descoberta do Brasil provocou a eclosão de 
um povo mestiço, herdeiro de uma imensa cultura 
alimentada por três fontes imediatas: a indígena, 
a africana e a européia. Sendo essa última a cultura 
dominadora, a nova nação passou a se expressar 
majoritariamente por formas e códigos europeus, 
embora o conteúdo das próprias manifestações seja 
produto da miscigenação. Assim, além de ainda 
hoje celebrarmos, na quadrilha junina, uma boa 
reinterpretação da ritualística da quadrille européia, as 
danças que integravam a quadrille recobraram fôlego, 
identidade e caráter, reestruturadas como “polca-
choro”, “frevo”, “marcha de quadrilha” ou gêneros 
derivados como “xaxado” e “baião” (polka), “xote” 
(schottische), “valsa brasileira” (valse), “galope” 
(galop) e “mazurca-choro” ou “rancheira” (mazurka).

1.1 O baile

É um traço comum a várias e diversas culturas 
espalhadas pelos cinco continentes o fato de se 
tomar uma partícula de determinado fenômeno como 
significante da totalidade do conjunto. Também ocorre 
no sentido inverso: aplicar-se o apelativo do conjunto 
apenas a um dos seus elementos. Como exemplo 
do primeiro caso, podemos citar a gigue européia, 
que contém uma grande variedade de danças sob a 
designação de um dos instrumentos utilizados para 
a sua execução (VELÁZQUEZ. 1995, p.6). No segundo caso, 
o mariachi, que originalmente designava uma festa 
na região central do ocidente mexicano e atualmente 
é apelativo restrito a um tipo de conjunto musical 
que, embora essas festas não mais sejam celebradas, 
outrora as animava (OCHOA. 1992, p110). No caso que nos 
ocupa, as formações de quadrille européias acabaram 
emprestando a sua designação para a integralidade da 

1	 Tradução Livre



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.134

Carlos Velázquez Rueda

2	 Tradução livre:”Danfe fort commune en Suiffe & en Allemagne, & très ancienne en France, puifque nous la tenons des allemands, de qui nous defcendons. 
L’air de cette Danfe a beaucoup de gaieté, & fe bat à deux temps.”

3	 Tradução livre:”[...]la Polka a une partie à elle, qui a le droit de la revendiquer toujours et partout, une partie pleine de poésie...la vielle Allemagne.”
4	 Um compasso binário é um grupo de duas pulsações regulares hierarquizadas, para o entendimento formal da música, por um acento na primeira pulsação. 

O espaço temporal que ocupa uma peça musical encontra-se preenchido por uma seqüência ininterrupta de compassos.
5	 À maneira da ciranda brasileira.
6	 Tradução livre: O passeio, a valsa, a valsa a contra-sentido, a valsa rebolada, passo boêmio, troca de braço, troca de braço valsando, moinho com uma 

mão, moinho seguindo à parceira e fazendo-a rodar e passo dobrado.

festa. Posteriormente, na versão brasileira, a palavra 
“quadrilha” passou a designar a festa, ao mesmo tempo 
em que conservou o seu significado expresso num tipo 
de dança: a “marcha de quadrilha”. Vale ressaltar que 
se trata precisamente da dança que mais semelhanças 
guarda com as danças centrais das festas ancestrais 
européias, como é o caso da allemande e da polka.

Compan menciona a abertura do baile para 
todos os participantes da festa, depois do rendimento 
de homenagens aos noivos. Tal abertura é formalizada 
pela dança dos anfitriões, a duquesa de Bourbon 
e o príncipe Alexandre, sobre um ar de allemande 
(alemã).

... a jovem duquesa de Bourbon e o príncipe 
Alexandre, seu irmão, dançaram uma 
allemande com precisão e graça tais que 
encantaram a todo mundo. Depois disto os 
moços e as moças que integravam as quadrilhas 
ocuparam a sala de baile e dançaram por longo 
tempo todo tipo de danças (COMPAN. 1787, p.314).

Na mesma obra, a allemande é definida como 
uma dança muito comum na Suíça e na Alemanha, e 
muito antiga na França, já que vem dos alemães, de 
quem descendemos. O ar desta dança é muito alegre e 
marca-se a dois tempos2  (COMPAN. 1787, p.8).

Posteriormente, no século XIX, MM. Perrot e 
Adrien Robert declarariam: “[...]a Polka tem uma parte 
própria que tem direito de ser reivindicada por toda 
parte, uma parte cheia de poesia... a velha Alemanha”3  
(PERROT et ROBERT. 1845, p.9).

A possibilidade de a polka e a allemande serem 
dois gêneros de dança diferentes, apenas coincidentes 
na sua origem geográfica, não pode ser descartada. 
Parece-nos, porém, importante ressaltar a congruência 
semântica que se cifra no caráter binário4  destas 
danças, traço marcante no decorrer tradicional da festa 
como conjunto. Poder-se-á objetar o caráter ternário 
da valse ou da mazurka, que também integram o 
repertório das quadrilhas, mas não devemos excluir o 
acento pesado que é  conferido às barras de compasso 
na valsa de dança. Tal acento confere um efeito de 

compasso composto de seis tempos, integrado por 
dois compassos leves, de maneira muito semelhante 
a um compasso lento de dois tempos com subdivisões 
ternárias. Talvez por esta razão os citados Perrot e 
Adrien reconheçam a valsa como a “irmã mais nova 
da polka” (1845, p.9). E pode ser ainda que sobre esta 
base Gammond pretenda situar as origens da valse 
no landler, dança rústica de caráter vigoroso que se 
praticava na Áustria e no sul da Alemanha (citado em 

ARNOLD. 1988. Tome II, p.869). No que diz respeito à mazurka, 
esta comparte a origem com a polka, já que deve 
seu nome aos Mazurs da Polônia. À maneira dos 
exemplos que encabeçam esta seção, a mazurka 
também é significante para um conjunto de danças, 
principalmente a kujawiak e a oberek. A primeira, de 
maneira semelhante à valse, é uma dança rápida a três 
tempos. A segunda é uma dança de roda5 em ritmo de 
mazurka(ARNOLD. 1988. Tome I et II).

A presença da polka na estruturação da cultura 
musical junina do Brasil, incluindo o entorno nela 
sincretizado, é inquestionável. No décimo sexto 
capítulo da obra de MM Perrot e Adrien Robert, 
Leçons de polka, descreve-se a maneira de executar 
os passos elementares para dançar a polka e a walse 
de forma praticamente análoga aos modos populares 
de dançar quadrilha no Brasil. Tais passos seriam 
aplicados a algumas noções coreográficas de dança 
de casais (figures), tais como la promenade, la 
walse, la walse à rebours, la walse tortillée, le pas 
bohémien, le changement de bras, le changement de 
bras et en walsant, moulinet d’une main, moulinet en 
suivant sa danseuse et en la faisant tourner  e passe 
double6.  No Brasil, enriquecidas e transformadas pela 
idiossincrasia local, praticam-se formas coreográficas 
semelhantes, como “o passeio” (la promenade), “a 
valsa” (la walse), “anarriê” (apropriação de en arrière 
em francês, que corresponderia à walse à rebours), 
“trocando de par” (descrevendo um caminho sinuoso 
formado pelos homens à espera da nova parceira, o que 
mantém uma analogia com a walse tortillée), “troca 
de braço” (changement de bras), “caracol” (moulinet), 
“o parafuso” (moulinet en suivant sa danseuse et en 



135Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

quadrilha (...); a mesma melodia, só que bota ritmo 
diferente”9 . E apressa-se a pedir um exemplo do seu 
colega pandeirista:

A polka polonesa apresenta formas melódicas, 
harmônicas e instrumentais (abstraindo a “zabumba”10) 
que sugerem fortemente as características das danças de 
forró. O instrumento principal nos conjuntos brasileiros 
de forró é a sanfona, cujo nome deriva do grego 
symphonia, que designava um instrumento medieval 
europeu também conhecido como viola da rueda, 
na Itália, ou vielle à rue, na França. Tal instrumento 
consistia em uma roda movida por uma manivela que 
fazia vibrar, por fricção, uma corda. O instrumentista 
modificava a altura do som produzido por esta corda 
através de um teclado. A viola da rueda ou symphonia  
foi um dos primeiros instrumentos portáteis de teclado. 
Talvez por esta razão seu nome seja utilizado, nos 
países de língua portuguesa, para designar o acordeão, 
que, por sinal, é também o principal instrumento nos 
conjuntos poloneses que tocam polka.

Tocador de viola da rueda (cinfonía), Georges de la Tour, 1593 – 1652. Musée de Beaux arts 

de Nantes. (ANDRÉS. 1995, p.316)

la faisant tourner) e a “grande roda”, que encontra 
perfeito correspondente na mencionada oberek7. 

Podemos observar a questão da incorporação 
dos ritmos ternários por estruturas binárias na maneira 
de os brasileiros do Nordeste dançarem a marcha de 
quadrilha: alternam-se os pés sobre cada unidade de 
tempo, a começar pelo pé direito à frente. Em seguida, 
o pé esquerdo, sobre a ponta, recebe o peso do corpo 
para permitir que o pé direito pouse no plano posterior. 
Equilibrado o corpo sobre o pé direito, executa-se 
uma seqüência análoga a começar pelo pé esquerdo. 
Apesar de que os brasileiros nordestinos executam 
tais seqüências ininterruptamente sobre o compasso 
binário da marcha de quadrilha, trata-se, conferindo um 
acento a cada início de seqüência, de um procedimento 
ternário.

1.2 Forrobodó

Chama a atenção o fato de que na quadrilha 
brasileira tradicional se dançam o “xote”, a “valsa”, o 
“galope” e a “mazurca”, porém não se dança a “polca”. 
No seu lugar, dança-se o “forró”. 

À maneira nobre, quase calcada na abertura ao 
baile descrita por Compan, consumada a celebração 
formal nas festas de quadrilha brasileira, abre-se o 
baile para todos os participantes. Diz-se então que está 
aberto o “forró”. Esta dançaria, que pode ser encarada 
como entidade independente das formalidades da 
festa, comporta um conjunto de danças interligadas 
por seu caráter binário. Segundo Gustavo Cortês 
(2000 p.23), “forrobodó” significa “festa de ralé, briga 
e confusão”. Assim, “forró” seria uma corruptela do 
nome original que hoje designa uma festa em que se 
dança o “baião”, o “xaxado”, o “xote” e a marcha de 
quadrilha. “[...]sempre tudo é forró, acontece, o forró é 
a marcha também[...]”, diz Almires Floriano Pereira8.  

É uma prática corrente entre os músicos a 
de unificar a base rítmica de acompanhamento dos 
diversos gêneros aludidos para estimular a continuidade 
da dança no forró. O sanfoneiro Virgílio Rodrigues 
explica: “[...] chama tudo forró, forró pé de serra é 

7	 Fonte: Maria de Lourdes Araújo. Quadrilha de jovens de Viçosa, Ceará. Entrevistada em maio de 2003.
8	 Entrevista realizada em Barbalha, Ceará. da ocasião do asteamento do pau da bandeira em homenagem a Santo Antônio. 01/06/2003
9	 Idem    
10	 Tambor grande de secção cilíndrica, com o corpo de madeira e pele nas duas bases. O tocador dependura no ombro esquerdo com uma correia ou corda 

e toca-o com uma maceta, pedaço roliço de madeira com uma parte esférica, recoberta de couro, numa das extremidades. Também chamado bombo ou 
bumbo. Os exemplares usados pelo povo são geralmente de fabricação manual popular. É o mesmo instrumento empregado nas orquestras e nas bandas 
com o nome de grande caixa. (ALVARENGA, 1982. p. 359)



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.136

Carlos Velázquez Rueda

A principal diferença entre os dois gêneros 
musicais se concentra no deslocamento rítmico dos 
baixos. Enquanto na polka polonesa a pulsação 
do instrumento acompanhante de registro grave 
coincide com as unidades de tempo dos compassos 
binários, acentuando e explicitando a harmonia nos 
contratempos11, no forró faz-se coincidir com o baixo 
unicamente a primeira das duas pulsações do compasso, 
antecipando a segunda batida de um quarto de tempo12. 
Prevalece, porém, uma estrutura similar à polonesa no 
que diz respeito à batida secundária da zabumba (a 
vareta ou bacalhau), em comparação com os acordes 
executados no contratempo:

Polka

“Forró”

FORRÓ NO ZABUMBA. Parte superior: maceta ou marreta; parte 

inferior: vareta ou bacalhau. (MATTOS. 1999, p.51)

Este contratempo característico da polka 
também está presente na execução do triângulo. Neste 
instrumento, acompanham-se as melodias do forró com 
uma seqüência de quartos de tempo, correspondendo 
um som aberto à terceira batida de cada grupo de 
quatro. Ou seja, obtém-se um som brilhante na segunda 
metade de cada tempo do compasso.

O padrão rítmico utilizado no acompanhamento 
do forró justifica-se, talvez, pela assimilação de algumas 
características da música africana. Helen Myers (cit. 
em ARNOLD. 1988, p.33) aponta o deslocamento 
de acentos e as divisões rítmicas assimétricas como 
características da música africana, além de salientar 
o fato do reencontro destes elementos transpostos na 
música afro-americana:

A hemiólia (sobreposição de um grupo de 
duas notas sobre um ritmo ternário) e a  
síncope (acento antes ou depois do tempo 
forte) são características dos ritmos africanos. 
Encontram-se também na música afro-
americana. Enquanto na música de cultura 
ocidental as divisões rítmicas são efetuadas 
geralmente de maneira eqüitativa, na música 
africana tais divisões observam proporções 
desiguais...13 

Tal observação nos leva a pensar que um 
compasso integrado por duas semínimas, nas culturas 
européias, teria uma divisão de 2 + 2 colcheias ou 4 
+ 4 semicolcheias, como na polka polonesa, enquanto 
nas africanas o mesmo compasso poderia apresentar 
organizações como 3 + 5 semicolcheias, estrutura que, 

de maneira implícita, corresponderia à organização 
rítmica das batidas graves no “forró”.

No seu dicionário do folclore brasileiro, Luís da 
Câmara Cascudo diz que “o baião conserva elementos 
rítmicos e melódicos dos cocos” (2000, p.42). Ora, 
o “coco” é também uma dança binária que encontra 
origem nas celebrações de escravos africanos no 
Brasil, o que reforça a nossa idéia a propósito das 
particularidades rítmicas do baião e, por extensão, do 
forró.

2. O casamento

Embora nenhum documento em nossa posse 
nos dê a certeza de que a quadrilha napoleônica tenha 
sido uma festa tradicional de casamento, tanto os 
mais antigos quanto os mais recentes documentos e 
testemunhos de que dispomos a propósito desta festa 

11	 O contratempo corresponde à segunda metade de uma pulsação musical. No caso específico da polka,  os baixos são tocados em coincidência com a batida 
dos pulsos, enquanto a harmonia, em acordes, é executada e acentuada na segunda metade de cada pulso.

12	 A quarta parte de uma pulsação.                   
13	Idem. Tradução livre:
	 “L’hémiole (juxtaposition d’um groupe de deux notes) et la syncope (accent avant ou aprés le temps fort) sont caractéristiques des rythmes africains. On 

les retrouve dans la musique afro-américaine. Alors que, dans la musique occidentale, la division rythmique s’effectue généralement em sections (ou 
mesures) égales, la musique africaine observe une répartition inégale...”



137Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

remetem-nos a uma celebração do gênero. Na França 
do século XVIII, as quadrilhas descritas por Charles 
Compan ofertaram presentes e homenagens por 
ocasião do casamento de um dos elementos da família 
nobre, que constituía o centro da organização social 
e simbólica da comunidade de Chantilly. No caso do 
Brasil, provavelmente a primeira quadrilha celebrada 
na América lusitana tenha também sido por ocasião 
do casamento da sua representação nobre. Sabemos, 
segundo o depoimento de Peter Gammond, na primeira 
parte deste artigo, que a tradição da festa de quadrilha 
se espalhou pela Europa a partir e durante o período de 
liderança napoleônica na França, em proporção direta 
ao avanço de suas tropas pelos países circunvizinhos. 
Assim, embora Maribel Portinari, no seu livro “História 
da Dança”, não aluda nominalmente à quadrilha, as 
suas palavras fazem perfeito sentido assimiladas pelo 
nosso assunto:

Nas últimas décadas do século XVIII 
e primeiras do século XIX, Lisboa foi 
contagiada pela moda dos bailados à francesa. 
(...) quando Portugal festejou a vitória de seus 
aliados ingleses sobre Napoleão Bonaparte. 
Houve um ballet alegórico em honra de 
Wellington. A moda chegou ao Brasil quando 
Dom João VI veio com sua corte, fugindo 
da ameaça napoleônica. O casamento do 
príncipe herdeiro, nosso futuro Dom Pedro 
I, com dona Leopoldina, Arquiduquesa da 
Áustria, realizado no Rio de Janeiro em maio 
de 1818, foi comemorado com um ballet 
alegórico. Debret, que desenhou o cenário, 
descreveu o espetáculo em Viagem Pitoresca 
e Histórica ao Brasil, fazendo muitos elogios 
ao coreógrafo, o francês Louis Lacombe. 
(PORTINARI. 1989, p.77)

Do fato de que o casamento de Dom Pedro 
I com Dona Leopoldina aconteceu no mês de maio, 
quando, na tradição brasileira, as festas de quadrilha 
são celebradas em junho, impõe-se a necessidade de 
analisar a assimilação popular da festa de quadrilha 
nacional. Concentrando a nossa atenção no entorno 
do casamento de Dom Pedro I com Dona Leopoldina, 
no Rio de Janeiro de 1818, encontraremos uma 

profusa diversidade étnica em pleno processo de 
transculturação. O povo, nessa época, compunha-
se majoritariamente de negros, índios, mestiços 
(brancos14  com índios), mulatos (brancos com negros) 
e cafuzos (índios com negros) (ADAS. 1998, p. 454 – 477). Tais 
grupos de escravos e trabalhadores, que assistiam às 
quadrilhas só na qualidade de espectadores longínquos, 
revitalizaram este tipo de celebração após a perda de sua 
popularidade junto às esferas nobres, transformando-a 
no ponto forte das festas populares, principalmente as 
de cunho casamenteiro (MATOS, A. 2003, p.24).

Parece-nos perfeitamente possível a associação 
dos componentes da festa de quadrilha, como entorno 
ritual do sacramento matrimonial, com equivalentes 
ou similares oriundos dos grupos étnicos envolvidos. 
Exemplo disso é a utilização da zabumba nos 
conjuntos instrumentais que acompanham a quadrilha. 
Resguardamos este instrumento no discurso acima 
justamente por ser um remanescente do culto à 
divindade Warakidzã entre os indígenas cariris. Nesse 
culto, utilizavam-se tambores feitos de cabaça oca 
cobertos com couro de bode, de onde se origina o nome 
das bandas cabaçais (ASSUMPÇÃO. 2000, p.21). Embora o nome 
zabumba sugira uma influência européia em função 
da sua proximidade com a zambomba espanhola, tal 
instrumento corresponde mais propriamente a um tipo 
de cuíca15 feita de barro (ANDRÉS. 1995, p.492), o que confirma 
a tendência indigenista.

A concorrência das divindades dos grupos 
étnicos mencionados para a celebração do sacramento 
matrimonial parece ser bastante clara. Para os grupos 
de origem negra, mais especificamente nas tradições 
iorubanas, Ogum, a divindade das lutas e das 
demandas, é motivo de culto nas tradições juninas. A 
partir da Umbanda transculturada do Rio de Janeiro, 
sabemos que Ogum encontra adoração cristã como 
São Jorge, (PINTO. sd, p. 135) mas também como Santo 
Antônio, São Roque, São Paulo e São João, este último 
exclusivamente na cidade de Recife  (CASCUDO. 2000, p.432).

2.1 Santo Antônio

Santo Antônio é festejado no dia 13 de junho 
e são de domínio popular os atributos casamenteiros 
que distinguem tal divindade. Acreditamos que o 

14	  Portugueses, açorianos e suíços até 1824 com a imigração alemã de 1824.  (ADAS. 1998, p.477)
15	 “Também chamada Omelê no Rio de Janeiro, Adufo em Alagoas, Tambor-Onça no Maranhão, Roncador, Fungador e Socador no Maranhão e Pará” 

(ALVARENGA. 1982, p.353).



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.138

Carlos Velázquez Rueda

Santo Antônio relacionado à Umbanda do Rio de 
Janeiro, pelo fato de ter pertencido à etnia negra, seja 
Santo Antônio abade, nascido em Qeman, no Alto 
Egito, em 251 d.C.(FORONDA. 2002, p.1110). Por 
outro lado, a Igreja Católica instituiu a festa de Santo 
Antônio à comemoração da morte de Santo Antônio 
de Pádua, importante teólogo português nascido em 
Lisboa, em 1192, e falecido em Pádua, Itália, em 1231 
(BENJAMIN. 2003, p.32). De qualquer forma, no 
imaginário popular do Brasil sincrético Santo Antônio 
é, unânime e indiferentemente, um dos santos de maior 
devoção. Ele é, de maneira análoga a Ogum, o santo 
invocado para encontrar as coisas perdidas ou em falta. 
Nada que diga respeito à vida de um destes santos 
justifica aos nossos olhos o prestígio de casamenteiro. 
Entretanto, acreditamos que este santo é invocado 
quando a consumação matrimonial se torna uma causa 
perdida, o que justifica a devoção popular. Câmara 
Cascudo aponta o conjuro de Santo Antônio em 
qualidade de “arma de suprema eficácia nos momentos 
de comoção geral”(2000, p.17-18), noção igualmente 
conivente com a nossa proposta de comoção pelo 
solteirismo prolongado.

2.2 São João

Por outro lado, é possível reconhecer nas 
tradições européias outra instituição simbólica que nos 
remete ao mês de junho, tanto quanto ao sacramento 
matrimonial. São João é festejado no dia 24 do mês 
em questão, o que coincide com a data de solstício de 
verão no hemisfério norte ou solstício de inverno para 
nós16. Por essa ocasião, na Europa, tanto quanto na 
África e na Ásia, sendo que o sol se encontra na sua 
posição mais longínqua em relação à nossa percepção 
terrestre, os agricultores acendem fogueiras a fim de 
afastar dos seus plantios os espíritos da infertilidade (CASCUDO. 2000, p.298). “Assim 
como o Sol, pelos seus raios, o fogo simboliza por suas 
chamas a ação fecundante, purificadora e iluminadora” 
(CHEVALIER e GHEERBRANT. 2001, p. 443) e é provavelmente a suas 
expensas que dentre o seu crepitar surge fortificada a 
instituição sacramental do casamento.

A instituição sacra do casamento preside à 
transmissão de vida pela união de um homem e uma 
mulher em qualidade de instrumentos ou canais 
transitórios. Ora, em relação às técnicas primitivas 
para a sua produção, o fogo está simbolicamente ligado 

à consumação sexual pela imagem da fricção, de um 
contínuo movimento de vaivém. O fogo, na qualidade 
de elemento que queima, que consome, é também 
símbolo de purificação e regenerescência, em oposição 
“ao centro genital da sede matriarcal”, oposição entre 
a exaltação da luz celeste e o fogo que tudo consome 
na profundidade das trevas. Tal oposição faz dele uma 
representação microcósmica pela união de polaridades 
opostas e complementares, assim como um símbolo 
da intelectualização do cosmos, o deus vivente e 
pensante (CHEVALIER e GHEERBRANT. 2001, p. 197, 442 e 443). Artur 
Neiva e Belisário Pena, na sua “viagem científica”, 
registraram casamentos celebrados em noite de São 
João, na região localizada entre os estados de Piauí e 
Goiás. Tais sacramentos seriam validados unicamente 
pela fogueira acesa em louvor ao Santo, em virtude do 
isolamento em que tais comunidades se encontram e, 
abençoados, em ocasiões depois de muitos anos, por 
algum missionário passante (citado em CASCUDO. 2000, p.301).

São João é um santo visionário. O evangelho 
atribuído a ele conferiu à Igreja cristã uma nova 
linguagem capaz de incluir outras correntes filosóficas 
em princípio opostas. O discurso inclusivo do apóstolo 
João soube abandonar os esquemas do pensamento 
judaico para insinuar-se às estruturas de pensamento 
da cultura greco-romana do século II, conferindo à 
pequena seita emergente do cristianismo a possibilidade 
da expansão religiosa com que a identificamos hoje 
(ROSAY. 1992, p.190). É provavelmente em função deste 
mérito que a São João é reservado um papel de oráculo 
– oráculo que prevê, sobretudo, a sorte casamenteira 
de seus fiéis. Trata-se de uma faculdade de adivinhação 
talvez decorrente de crenças originadas na antiguidade 
greco-romana, permeadas durante a afirmação do 
cristianismo.

Em noite de São João, escreve-se em pedaços 
de papel o nome de várias pessoas, enrolam-se 
os papéis, e se põem numa vasilha com água; 
o papel que amanhecer desenrolado indicará 
o nome da noiva ou do noivo. Era o Oráculo 
dos Pálices, com templo em Palica, na Sicília, 
perto de uma fonte sulfurosa. Os papéis 
sobrenadavam ou iam ao fundo, ficavam 
abertos ou fechados conforme o pedido do 
consultante. Os gêmeos Pálices eram filhos 
de Júpiter e de Talia (CASCUDO. 2000, p.298).

16	Consideramos que algumas divergências de datas entre autores que nos são conhecidos não alteram a essência das crenças populares que aqui 
apresentamos.



139Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

 Na assimilação brasileira, a tradição de acender 
fogueiras em noite de São João corresponde à crença 
de que o Santo dorme o tempo todo e o clarão das 
fogueiras seria o sinal para que a sua mãe o despertasse 
para a celebração do seu aniversário. De qualquer 
maneira, encontram-se no Nordeste, por exemplo, 
tradições como a de “passar fogueira”, que consiste 
em caminhar descalço por cima de brasas vivas e que 
são reservadas a iniciados religiosos, e que de maneira 
clara testemunham a presença, talvez no subconsciente 
coletivo, das simbologias preservadas na oralidade que 
inscreveu as festas de quadrilha no folclore nacional.

3. O totem

Se cortamos uma maçã no sentido transversal, 
verificaremos que, no seu núcleo, desenha-se uma 
estrela de cinco picos. Tal estrela, como traço comum 
entre muitas culturas, é símbolo do saber. A maçã 
é o fruto da árvore da vida e do conhecimento do 
bem e do mal (CHEVALIER e GHEERBRANT. 2001, p. 572). Talvez o 
conhecimento que foi simbolicamente assimilado por 
Eva e Adão, pela ingestão da maçã, não seja outra 
coisa senão a percepção significada que o homem, 
no seu devir, forjou a partir da sua necessidade de 
sobrevivência. O homem viveu no paraíso enquanto, 
na sua condição animal, apenas constituiu uma 
sustância maleável à deriva da vontade divina. Apenas 
conduziu-se instintivamente sob os estímulos ditados 
pelo fluxo universal. Este homem, consciente, traiu a 
vontade divina no momento em que se subtraiu dela 
para modificá-la. 

De maneira simultânea à classificação de objetos 
destinados a suprir a fragilidade do corpo humano, 
um sistema de signos foi erigido para permitir a 
comunicação racional entre os membros da nova 
raça animal, desterrada do paraíso da inocência. Era 
necessário objetivar a realidade que se desvendava ao 
seu redor. Era necessário saber. O fardo pecaminoso 
que nos mantém humanos é “a consciência da nossa 
insuficiência, da nossa impotência, da nossa limitação 
diante do conjunto de condições entre as quais estamos 
colocados”17 (OTTO. 1949, p.30). É a nossa incompetência 
para conceber o universo no seu absoluto infinito e 
simultâneo.

Sendo o homem um animal extremamente 
frágil (sem pelo protetor, sem camuflagem, sem 
muita força, sem velocidade, sem grandes dentes), 
este cifrou sua sobrevivência na utilização de objetos 
externos a ele. Pedras, paus, ossos e peles tornaram-
se aditamentos do seu corpo, capazes de suprir suas 
deficiências. À força de experiência, tais objetos foram 
classificados em função de suas características. Cada 
grupo característico tornou-se portador de um signo, e, 
em proporção direta à sua complexidade, um sistema 
de signos ergueu-se diante da percepção dos seus 
criadores, auto-afirmando-se como realidade. Isto é, 
realidade cons-ciente. Os fundamentos da percepção 
significada do entorno, ou, da consciência humana, 
consistem no soterramento, por signos, da condição 
instintiva, animal. 

Por outro lado, o sistema de signos pelo qual 
orientamos nossa existência não é, ainda hoje, suficiente 
para proporcionar certeza absoluta do que acontece à 
nossa volta. De fato, a crescente tendência científica 
à especialização confirma a incompetência humana 
para este efeito. Instintivamente, em conseqüência, 
sob diversas formas para além de qualquer implicação 
dogmática, sentimos a constante presença de uma 
inteligência superior, sobrenatural. Comparemos as 
citações seguintes, correspondentes, respectivamente, 
à teologia de Rudolf Otto e à teoria do totem e tabu de 
Sigmund Freud:

Ali (nas regiões semíticas) têm-se um nome 
que lhe é próprio (ao objeto de conceituação), 
o de Quadoch ao qual correspondem Hagios 
e Sanctus ou mais exatamente Sacer. 
Certamente, nas três línguas (hebreu, grego e 
latim), essas palavras implicam a idéia do bem 
e do bem absoluto, considerado no maior grau 
de desenvolvimento e maturidade; traduzimo-
lo, em decorrência, por <<sagrado>>  (OTTO. 

1949, p.26 e 27).
18 

Tabu é uma palavra polinésia de difícil 
tradução, já que a nossa língua não possui 
mais a noção que ela designa. Era uma noção 
familiar aos antigos romanos, o sacer deles 
era idêntico ao tabu dos polinésios. O acirs 
dos gregos, o kadosch dos hebreus deviam ter 

17	Tradução livre do francês
18	 Idem. O destaque é nosso.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.140

Carlos Velázquez Rueda

o mesmo sentido que o tabu da Polinésia e 
designações análogas em muitos outros povos 
da América, da África (Madagascar), do norte 
e do centro da Ásia (FREUD. 1965, p.37).

19 

No primeiro caso, Rudolf Otto tenta clarificar o 
sentimento do sagrado, uma instância de conhecimento 
que não pertence ao domínio da razão, mas à origem e 
à essência humana:

Da mesma forma que <<os conceitos puros 
de entendimento>> de Kant e as idéias e 
avaliações morais e estéticas, elas (convicções 
sem base na percepção sensível) revelam a 
existência, escondida na alma, de uma fonte de 
representações e de sentimentos independente 
de toda percepção sensível, uma <<razão 
pura>> no sentido mais profundo do termo, 
que difere, pelo seu conteúdo desbordante, 
tanto da razão pura, teórica, quanto da razão 
pura, prática, distinguidas por Kant, e forma 
algo mais elevado ou mais profundo20  (OTTO. 

1949, p.191).

Por sua parte, Freud reconhece no tabu (sagrado 
para Otto) uma instância inconcebível21, proveniente 
“da mesma fonte que os instintos mais primitivos e 
mais duráveis do homem”, e que constitui “a raiz das 
nossas prescrições morais e das nossas leis (1965, p.45 e 46).

O nosso interesse por esta noção reside em dois 
aspectos fundamentais. Primeiramente: música, dança, 
drama e literatura dão forma às principais expressões 
que integram as celebrações de quadrilha. Parece-
nos pertinente, em conseqüência, fundamentar um 
princípio norteador que nos permita analisar o conjunto 
de fenômenos artísticos que ali se congregam sem, 
portanto, ferir a natureza dos mesmos. Insatisfeitos 
com as tendências filosóficas que pretendem enquadrar 
a arte em parâmetros de gosto e prazer sensual, 
tendemos às idéias platônicas e às de seus seguidores 
modernos como Schelling, Hegel ou Tolstoi, dentre 
outros, nas quais encontramos respectivamente 
sugestões como “mundo das idéias puras”, “infinito no 
finito”, “idéia no ideal” ou “expressão da consciência 

religiosa” como manifesto de atribuição da qualidade 
artística unicamente àquelas criações orientadas pelo 
sentimento inefável da consciência absoluta, original. 
No pensamento destes homens, as manifestações 
artísticas constituem formas de comunhão entre 
homens e universo. Representações microcósmicas 
nas quais o homem se reconhece na sua integralidade 
universal. Diz Leon Tolstoi:”Geralmente, quando 
uma pessoa recebe uma impressão verdadeiramente 
artística, parece-lhe que a conhecia todo o tempo, 
apenas era incapaz de expressá-la”(2002, p.139). O próprio 
Rudolf Otto confirma esta noção quando declara que, 
“no domínio artístico, é o sublime o que representa o 
numinoso22  com a maior força”23 (1949. p.124)

Em segundo lugar, interessa-nos o fato de que o 
tabu, na teoria freudiana, seja uma qualidade permanente 
entre ministros religiosos, chefes e reis e de que deles 
se desprenda a organização moral  que regerá o seu 
entorno. Estes seres, reconhecidos e reverenciados 
pelos seus subordinados, estariam dotados de uma 
singular força interna – Mana, em polinésio – capaz 
de resistir por oposição à Mana proveniente do tabu 
propriamente dito. A particularidade desta força 
faz destes homens entidades sacras que podem ser 
interpelados por intermediários para comungar, sem 
grande perigo, com essa força insuportável para 
qualquer indivíduo comum (FREUD. 1965, p.41 e 42).  Em outras 
palavras, a proteção e a veneração de um monarca 
também constitui uma via de comunicação com o 
sagrado, em torno da qual se organizam comunidades.

Na mitologia grega, da qual se serviu Freud com 
grande eloqüência, podemos localizar a noção de tabu 
na construção do pensamento e do comportamento 
ocidentais: Em um dos mitos gregos a propósito do 
nascimento de Dionísio, Semele, mortal fecundada 
por Zeus, morre fulminada ao tomar conhecimento da 
identidade do pai do seu filho. Zeus recupera o feto 
do seu filho dentre as cinzas da sua mãe e o esconde 
numa das suas coxas até completar os nove meses de 
gestação. Quando finalmente o deus Dionísio entra 
no Olímpio, os mortais são intermediados perante ele 
pelas mênades, as suas possessas (PORTINARI. 1989, p.26).

19	Idem. O destaque é nosso.
20	 Tradução livre do francês.
21	 “as proibições do tabu não se fundamentam em nenhuma razão; a sua origem é desconhecida; incompreensíveis para nós, elas parecem naturais aos que 

vivem sob o seu império”  (FREUD. 1965, p.38) 
22	 Numen, entidade sobrenatural sem representação exata. (OTTO. 1949, p.282)
23	 Tradução livre.



141Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

Para o historiador das religiões Mircea Eliade, 
(2001, p.38) o Axis mundi é uma coluna que comunica  
o céu  com a terra e as regiões inferiores, isto é, 
uma abertura para o absoluto. Ergue-se a imagem 
de tal “coluna universal” no centro das sociedades 
tradicionais, pois a “totalidade do mundo habitável”, 
o “sistema  do Mundo”, espalha-se e organiza-se em 
torno dela. Por sua parte, Freud afirma que o tabu 
constitui uma forma habitual de legislação, e que suas 
mais antigas proibições são representadas pelas leis 
fundamentais do totemismo (1923, p. 56-62).

Sem intenção de re-trazer à tona qualquer 
polêmica em torno do totemismo, parece-nos adequada 
aos nossos objetivos a imagem do totem como centro de 
orientação que define as obrigações sociais e orienta as 
produções simbólicas no seio de diversas sociedades. 
Servir-nos-emos, portanto, em analogia com o Axis 
mundi de Eliade e sob a designação de totem, da imagem 
do poste totêmico que em algumas comunidades 
indígenas da América do Norte24  é talhado, pintado 
e erguido no centro sistêmico e organizacional do 
próprio universo. Doravante, a palavra totem designa 
a imagem simbólica de uma coluna central à volta da 
qual uma sociedade erige seu universo – uma coluna 
que confere ordem à vida ao seu redor pelo fato de 
religá-la à sua essência original.

4. A mídia

Enquanto sistema de sofisticados meios de 
comunicação de massa, a mídia também constitui-se 
centro referencial de organização para as sociedades 
modernas. Tecnologias como o rádio, a televisão 
ou o computador ocupam, no seio das sociedades 
contemporâneas, o ponto que determina as diretrizes 
organizacionais do tempo e do espaço em que 
os indivíduos se desenvolvem. Acreditamos que 
o fundamento de tal força centralizadora resida, 
primeiramente, na ilusão de uma democratização 
informativa.

Democratização informativa, porque o moderno 
sistema de emissores e receptores espalhados pelo 
mundo não conhece significativas limitações espaço-

temporais. Isto aumenta consideravelmente o número 
de indivíduos envolvidos nas experiências mediadas 
a partir de qualquer lugar do mundo, possibilitando 
respostas individuais ou coletivas.

Ilusão, porém, porque as modernas tecnologias de 
comunicação massiva, apesar dos seus impressionantes 
avanços, ainda encontram profundas limitações 
na transmissão dos fatos. De maneira nenhuma a 
televisão pode transmitir a experiência de um concerto 
sinfônico, por exemplo. A audição seria insuportável 
sem a amputação dos seu recursos dinâmicos, bem 
como das suas freqüências extremas.25 Isso acontece 
devido às limitações eletroacústicas dos sistemas de 
gravação e transmissão, bem como da maioria dos 
aparelhos receptores domésticos. Em consequência, a 
mídia proporciona, em muitos casos, imagens voláteis, 
desprovidas de contexto e de autoridade. Sobre este 
assunto, especificamente no terreno das artes, John 
Berger aponta:

O que os modernos meios de comunicação 
fizeram foi destruir a autoridade da arte e 
removê-la - ou melhor, remover as imagens 
que eles reproduzem - de qualquer guarda. 
Pela primeira vez na história imagens de 
arte passaram a ser efêmeras, ubíquas, 
insubstanciais, disponíveis, sem valor, livres. 
Elas nos envolvem do mesmo modo que uma 
linguagem nos cerca. Elas entram na corrente 
principal da vida, sobre a qual elas não têm 
mais poder por si mesmas.

Contudo, poucas pessoas se dão conta do que 
aconteceu porque os meios de reprodução 
são usados praticamente todo o tempo para 
promover a ilusão de que nada mudou exceto 
o fato de que as massas, graças à reprodução, 
podem agora começar a apreciar a arte como 
o fez certa vez a minoria culta  (1999, p.34).

Ilusão, de igual maneira, porque a mídia acaba 
rendendo seu corpo essencial informativo à censura 
que serve a interesses alheios aos do seu objeto 
receptor. Ou seja, as informações assim veiculadas, na 
sua grande maioria, são censuradas e re-interpretadas 

24	Indígenas da costa noroeste do pacífico, entre Vancouver e Alaska (FORONDA. 2002, p. 986). 
25	 Os recursos dinâmicos na música são aqueles que dizem respeito às variações da sua intensidade em decibéis. Uma orquestra sinfônica oscila entre 30 

e 110 decibéis (JOURDAIN. 1997, p.70), o que resultaria, respectivamente, em sons inaudíveis ou saturados num aparelho de televisão. Ao falar de 
extremos de freqüência, referimo-nos às freqüências harmônicas constituintes dos tons fundamentais que precisariam de uma aparelhagem suplementar 
ao posto televisivo doméstico para serem ouvidas, mas que se fazem presentes em meios acústicos próprios a tais execuções musicais.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.142

Carlos Velázquez Rueda

em favor dos interesses institucionais que financiam 
tais meios. No seu tratado sobre ideologia e cultura 
moderna, John B. Thompson declara:

Apesar de o conjunto de experiência 
mediada, criado pelo desenvolvimento 
da comunicação de massa, não estar mais 
sujeito à necessidade de um local comum, 
a natureza, porém, do impacto potencial 
dessa nova esfera de experiência é moldada 
pelas negociações institucionais e formas 
de poder que caracterizam os contextos em 
que as mensagens dos meios são produzidas, 
transmitidas e recebidas(THOMPSON. 1999, p.29).

Depois da última cruzada, na Europa, a ascensão 
da burguesia colocou em pauta o direito universal de ser 
feliz. Idéias de liberté, fraternité, égalité culminaram 
nos múltiplos impactos da revolução francesa. O 
capitalismo industrial, porém, desenvolvia-se em 
paralelo para moldar essas idéias à sua forma “peculiar 
de liberdade, sob a forma de escravidão assalariada. 
Subordinava o prometido livre desenvolvimento das 
capacidades humanas individuais à lei das selvas 
da competição capitalista. Enquadrava a multifária 
personalidade humana em estreitas especializações”
(FISCHER. 1987, p.62). Diante destas perspectivas, o homem 
contemporâneo “vive na contradição entre o que ele 
é e o que gostaria de ser”(BERGER. 1999, p.150). Na hipótese 
em que os homens de uma sociedade qualquer 
tomassem consciência plena desta situação, o risco 
de desabamento do sistema capitalista diante de um 
protesto popular, coeso, em atenção a uma democracia 
plena, constituiria uma ameaça incontornável. Por esta 
razão, a alternativa que garante os privilégios da classe 
dominadora, diante da obsolescência da privação e 
da violência explícitas, praticadas por organismos 
sociais anacrônicos, é a da sedução. Sedução sensual 
“dominada pela aparência (HAUG. 1996, p.71). É a 
mídia a principal delegada na criação da ambiência 
em que sonhamos acordados, rodeados de fetiches e 
alienados dos nossos semelhantes.

 Desta particularidade ilusória se desprende mais 
um atributo incorporador do sistema midiático: ergue-
se o capitalismo industrial sobre a base da “produção 
pela produção” – uma dimensão industrial equilibrada 
na exaltação do valor de troca, sendo que a referência 
do valor de uso poria em evidência a impertinência 
de muitas produções seriadas em função da sua 
transgressão das reais necessidades para o bem-estar 
social. As técnicas e tecnologias aplicadas à industria 

têm por referência principal de desenvolvimento o lucro. 
Produzir mais, com o menor custo e o maior benefício. 
Questões referentes ao suprimento das necessidades 
básicas (na acepção mais abrangente) para a maioria 
da população figuram apenas sob moldes fetichistas. 
A astúcia que mascara as desvantagens de tal sistema 
cifra-se no condizente “consumo pelo consumo”, o 
qual repousa no apelo direto à dicotomia do “ser e 
querer ser”. A publicidade, cujo sucesso depende em 
muito do conjunto de tecnologias de comunicação em 
massa, revela-se hábil exploradora de tal principio:

O abismo entre o que a publicidade realmente 
oferece e o futuro que promete corresponde ao 
abismo entre o que o espectador - comprador 
sente que é, e aquilo que ele gostaria de ser. 
Os dois abismos se tornam um; e, em vez do 
abismo individual ser ultrapassado pela ação 
ou pela experiência vivida, ele é preenchido 
com glamourosos sonhos acordados (BERGER. 

1999, p.150).

Mediante o processo alienatório nas relações 
humanas, e na relação do homem com o universo, que 
o consumismo por via de espetáculos publicitários 
engaja, aos poucos, as sociedades vão concentrando 
os seus valores em posturas sensualistas e pseudo-
empiristas. A indústria cultural, sem pretensões de 
dar um exemplo exaustivo, é uma prova latente 
destas tendências. Por uma parte, a imensa maioria 
dos produtos pseudo-artísticos produzidos para o 
consumo massivo constituem-se fundamentalmente 
por apelos brutos aos prazeres dos sentidos. Sem 
esta característica, tais produtos não seriam passíveis 
de reciclagem comercial nos moldes de “introdução, 
crescimento, maturidade e declínio”(GADE. 1998, p.7). 
Por outro lado, a própria indústria aludida, nos seus 
círculos mais restritos como o da arte contemporânea, 
faz repousar o valor dos seus produtos no fetiche da 
intelectualidade, fazendo com que grandes explicações 
sejam necessárias para a apreciação de uma obra. 
Ao negar instâncias instintivas e sentimentais de 
conhecimento, apóia-se a existência na referência 
única do significado. Onde havia um ambiente entre 
homens, há, hoje, uma ambiência de objetos em torno 
de um homem. Ou, ainda pior, uma ambiência de 
signos que perpassaram o objeto e se materializam em 
fetiche (BAUDRILLARD. 1995, p.15).

Evidentemente, a existência amputada de 
dimensões transcendentais não reconhece uma 



143Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

referência totêmica. Contudo, da mesma forma que 
um psicótico reprimido na ritualística que organiza 
sua vida tende a criar um novo ritual, revoluteiam 
as sociedades contemporâneas à volta do aparelho 
midiático. Aglomeram-se desprovidas de lógica 
interna em torno da ilusão, em torno de um novo totem 
dessacralizado.

5. ...e foram felizes para sempre.

Apesar de não termos remontado de maneira 
contundente às origens da festa de quadrilha, o corpo 
de informações que aqui apresentamos permite-
nos o estudo comparativo entre quatro momentos 
circunstanciais de celebração dessa festa. Esta análise 
permitir-nos-á, sem  abandonar a intenção exaustiva 
apontada acima, entrever o impacto que o conjunto 
tecnológico de comunicação de massa exerce sobre a 
identidade e o caráter do nosso sujeito. Para este efeito,  
confrontaremos a quadrilha francesa do século XVIII, 
a quadrilha napoleônica do século XIX e a quadrilha 
junina tradicional brasileira, com as observações de 
campo levantadas nas celebrações juninas deste ano de 
dois mil e três.

5.1 Quadrilha cortesã

Dans ces lieux tout vous adore;
A vos yeux tout vient s’offrir;
Les fruits font prompts à murir;
Les fleurs s’empreffent d’éclore:
Fruits charmans, aimables fleurs,
Renaiffez à chaque aurore.
Fruits charmans, aimables fleurs, 
Sécondez nos tendres coeurs. 

Tudo por aqui a adora;
aos seus olhos se oferece;
o fruto que amadurece;
a flor que apressada brota:
Charmoso fruto, amável flor,
Renasçam a cada aurora.
Charmoso fruto, amável flor,
corações tenros acudam26.  
(COMPAN, 1787, p. 310)

Podemos observar nos versos acima, compostos 
e cantados para a princesa Carolina por ocasião do 
seu casamento com o duque de Bourbon, em julho 
de 1729, na França, a felicidade e a proteção que o 
povo de Chantilly cifra na sua esfera nobre por via da 
recém-chegada e assumida mediadora do Mana27  que 
distingue aquele núcleo. Oferece-lhe, em adoração, a 
totalidade do ambiente em que é recebida – ambiente 
expresso em frutos, como símbolo de abundância e 
prosperidade, mas também em flores que, em função 
do curto período de tempo em que condensam o ciclo 
de nascimento, vida e morte, se constituem como 
representações da natureza em seu auge. (TRESIDDER. 2003, 

p.147 e 152) .

A hipótese do mero formalismo no caráter de tal 
oferecimento não nos é satisfatória. Acreditamos que 
a estrutura cerimonial da festa de quadrilha relatada 
por Compan corresponde a perspectivas muito mais 
profundas que as da diplomacia e do divertimento 
puros. A dita festa constituía-se como ritual de 
renovação e afirmação da sociedade erigida em torno 
do Rei. Rei-Totem, no qual se deposita a existência 
daquela sociedade por intermédio dos personagens 
que compunham a esfera monárquica. A este respeito 
convém analisar os pontos a seguir: 

a) Os versos são encerrados por uma prece 
de socorro aos corações tenros, de  proteção para a 
fragilidade dos corações do povo demandada à natureza 
– a mesma natureza que se rende em adoração à figura 
nobre. 

b) Pela expressão do sexto verso, espera-se a 
renovação cíclica do universo que está sendo ofertado. 
Segundo Mircea Eliade (2001, p.73), é característico das 
sociedades que se organizam à volta de um totem (Axis 
mundi) a regeneração cíclica do “Tempo sagrado”, 
coincidente com o illud tempus ou tempo original. É 
na recriação do cosmos, após o fim de um ciclo (anual, 
por exemplo), que o homem recomeça sua existência, 
se torna contemporâneo do illud tempus, conservando 
desta maneira intacta sua reserva de forças vitais. 
Nos versos cantados por Charpentier para a princesa, 
espera-se que flores e frutos renasçam a cada aurora. 
Ou seja, espera-se que as flores e frutos renasçam ao 

26	ITradução livre dos versos cantados por Monsieur Charpentier para a princesa Caroline à ocasião do seu casamento com o duque de Bourbon em Chantilly, 
França, em julho de 1729. 

27	 Ver página 18



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.144

Carlos Velázquez Rueda

término de cada ciclo inerente a eles, regenerando a 
abundância que constitui uma força vital para aquela 
comunidade. 

c) Embora a possibilidade de uma coincidência 
não deva ser descartada, a abundância, ou força vital, 
é oferecida à princesa no mês de julho, portanto, logo 
após o solstício de verão em que se regenera a fertilidade 
da mãe terra com a presença do sol ao término do seu 
ciclo longínquo. Para as nossas referências modernas, 
logo após a data instituída pela Igreja Católica para 
homenagear  São João pelo mesmo motivo cíclico. 

d) A homenagem do povo à princesa  é 
organizada em núcleos dispostos segundo a formação 
das quadrilhas militares. A quadrilha que encabeça o 
cortejo, a da burguesia, aproxima-se a pé em sinal de 
submissão, e expressa-se nos seguintes termos: 

Vimos testemunhar a Vossa Senhoria nossa 
alegria pela sua feliz chegada; nossos votos 
são consumados pelo casamento contraído 
com seu augusto esposo. Conceda-nos Deus 
a graça de vê-los realizados por uma feliz 
fecundidade; reconhecemo-la, SENHORA, 
nossa ama, ser-lhe-emos fiel e inviolavelmente 
submissos pelo resto das nossas vidas. Eis 
o povo deste lugar que vem render-lhe 
homenagem e presenteá-la com suas pequenas 
oferendas28  (COMPAN. 1787, p.308 e 309).

É sabido que o poder nacional da monarquia 
francesa dependia em muito das suas relações com a 
burguesia e que, em função da sua postura, esta última 
constituiria o núcleo gerador das idéias liberalistas 
que pouco mais tarde enfrentariam tal poder. O 
conhecimento das ditas relações nos inclinaria a 
pensar que havia apenas um formalismo cerimonial, 
desprovido de qualquer sinceridade, na declaração 
dirigida à princesa por parte da burguesia. Sigmund 
Freud (1923, p.83), contudo, analisando as relações 
entre súditos e monarcas, identifica o confinamento 
inconsciente dos sentimentos adversos para com um 
Rei, em troca de um mui sincero servilismo consciente 
por parte dos subalternos. Ou seja, o Rei é o portador 
do Mana que vem de instâncias supra-humanas. Ele é, 

portanto, Deus encarnado. O Rei é um ser onipotente 
que protege o universo erigido à sua volta, por este 
motivo, e, em proporção direta à sua benevolência, ele 
próprio é objeto de cuidados extremos e de proteção. 
Por outro lado, a postura paternal que lhe é atribuída 
confere-lhe também uma autoridade legisladora, 
limitadora, o que faz com que este Rei protetor seja 
também objeto de respeito fundado no medo. Na 
superfície consciente, adora-se o Rei sem restrições; 
mas, nas profundezas do inconsciente, repele-se sua 
autoridade e procura-se vingança pelos privilégios 
rendidos ao homem que ocupa tal posto. No seio da 
burguesia, as idéias humanistas, confinadas à razão 
pelo iluminismo, sem dúvida transcenderam este tipo 
de relacionamento com a monarquia. Reside aqui o 
princípio motor das transformações que analisaremos 
mais adiante. No entanto, no que diz respeito ao caso de 
Chantilly relatado por Compan, o símbolo monárquico 
estendia-se a instâncias irracionais que lhe conferiam 
um status totêmico. O Rei era adorado na superfície 
racional, tanto quanto repelido no inconsciente, de 
maneira análoga ao totem que se estende comunicando 
o céu com a terra e as regiões inferiores.29 

A Revolução de 1789, na França, foi talvez a 
eclosão de uma reação em cadeia provocada pelas 
reformas de pensamento inculcadas pela burguesia 
nascente no declínio da Idade Média. Com intensidade 
crescente, cifra-se o poder em parâmetros materiais. 
Em proporção direta à capacidade de capitalizar bens 
materiais, pode-se adquirir uma linhagem outrora 
reservada a autoridades supra-humanas. Antes da 
Revolução Francesa, tem-se uma festa de extenso porte 
no que diz respeito às classes sociais. Obedece-se a 
um ritual que exige comprometimento e preparo por 
parte dos participantes. Fundavam-se os sentimentos 
de prazer na adoração coletiva ao princípio da própria 
existência. O que vem depois são restos rituais diante 
da expulsão do objeto de adoração.

5.2 Quadrilha napoleônica

	 O homem é, antes de tudo, um animal. Um 
animal frágil resguardado na razão. E é a razão, por 

28	Tradução livre:
	 Nous venons témoigner à V. A. S. notre joie fur fon heureufe arrivée; nos voeux font accomplis par le mariage que vous venez de contracter avec votre 

augufte époux. Dieu nous faffe la grace de les voir accomplis par une heureufe fécondité; nous vous reconnoiffons, MADAME, pour notre Maitreffe, 
nous vous ferons fidellement & inviolablement attachés toute notre vie. Voici le peuple de ce lieu qui vient vous rendre fes hommages, & vous  préfenter 
fes petites offrandes. 

29	 Ver página 18.



145Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

sua vez, o atributo que o faz desafiar o conhecimento 
absoluto e simultâneo que arquitetou e que rege o 
infinito à sua volta, e do qual, por outras instâncias, ele 
mesmo faz parte. Em nome da razão, a humanidade 
deu um passo determinante na eclosão da Revolução 
Francesa, de cujas conseqüências ainda não temos 
uma avaliação clara. Em 1789, espectador apreensivo 
e desgostoso da revolução na França, Edmund Burke 
escreveu em carta para o seu filho:

O prodigioso estado francês - onde os 
elementos que compõem a Sociedade Humana 
aparentam estar todos dissolvidos, foi 
substituído por um mundo de monstros - onde 
Mirabeau preside como o Grande Anárquico, 
e o antigo Grande Monarca se transforma em 
uma figura ridícula e merecedora de pena 
(BURKE. 1982, p.5).

E em resposta a de Pont, no mesmo ano:
“[...]da sepultura da monarquia francesa 
assassinada brotou um espectro grande, 
tremendo e sem formas, numa roupagem 
muito mais assustadora de que qualquer outra 
que já tenha tomado conta da imaginação 
do homem e vencido a felicidade humana: 
partindo diretamente para o seu objetivo, 
não intimado pelo perigo, não paralisado 
pelo remorso, desprezando todas as máximas 
comuns e todos os meios comuns, aquele 
odioso fantasma dominou a todos que não 
acreditavam ser possível a sua existência. 
Convencidos mais pelo hábito que pela 
natureza, tais pessoas acreditavam em sua 
existência apenas baseada em princípios 
necessários para o seu próprio bem-estar e 
para os seus modos ordinários de ação (BURKE. 

1982, p.3).

De maneira nenhuma acreditamos que Burke 
tenha sido favorável aos abusos praticados pelo 
monarca francês sobre o seu povo. Sua própria 
trajetória rejeita esta hipótese. Acreditamos que as 
preocupações do pensador britânico diziam respeito 
à maneira brutal com que, em busca da liberdade, o 
povo francês acabou amputando parte de si, tornando-
se incompetente para assumir seu estado livre. Da 

nossa parte, 114 anos depois, sabemos que a liberdade 
instituída a partir dos ideais franceses e espalhada 
pelo mundo reside na aparência – aparência que serve 
aos abusos da classe dominante e dissimula a falta de 
preparo humano para ser realmente livre. Diz Stephen 
Kanitz (2003, p.20): “Deputados e senadores que nunca 
elegemos nunca nos consultam sobre coisa alguma. 
Eles nem sabem a quem representam, nem ao menos 
têm os nossos e-mails. Sob esse aspecto nem uma 
república de fato somos”.

Acerca de Napoleão III, Marx (citado em 

BAUDRILLARD. 1995, p.103) afirmava que, às vezes, os mesmos 
acontecimentos repetem-se na história. A primeira 
vez, esses possuem um real alcance histórico; mas, a 
segunda, trata-se de evocações caricaturais e grotescas. 
Certamente Marx comparava Napoleão III com o seu 
tio, Napoleão I. Da nossa parte, acreditamos que tal 
apreciação é extensível à família Bonaparte. Embora 
saibamos que o cuidado com a aparência com fins de 
dominação por parte dos imperadores da Antigüidade 
romana, com quem Napoleão I gostava de comparar-
se, era uma prática instituída, é difícil desconhecer 
a autoridade totêmica que se desprendia daqueles 
homens. A estátua eqüestre de Marco Aurélio30  
condensa o acúmulo cultural que erigiu aquele povo, 
enquanto a estátua nua de Napoleão, feita por Antonio 
Canova sobre modelos romanos, representa o prazer 
simultâneo da recusa histórica e  da sua ressurreição 
fetichista. Assim, quando Peter Gammond (em ARNOLD. 

1988, p.532) nos diz que, sob o reinado de Napoleão I, a 
quadrilha tradicional foi assimilada pelos salões de 
baile, também observa que a “moda” degenerou para 
uma versão simplificada diante da dificuldade dos 
passos de dança, em função dos aportes musicais vindos 
das composições da família Strauss. Tem-se então uma 
festa de quadrilha que procura atender ao prazer dos 
seus participantes, sob os desígnios da moda, na recusa 
da dialética da tradição. Nega-se qualquer complicação 
no cerimonial da festa, pois não há totem para louvar. 
Trata-se de aparência. O fetiche da tradição ao serviço 
do puro divertimento. 

5.3 Quadrilha brasileira

Em contrapartida, quando a festa de quadrilha 
nos moldes napoleônicos desembarcou no Brasil, a 

30	161-80 d.C Bronze, Piazza del Campidoglio, Roma.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.146

Carlos Velázquez Rueda

população do novo continente estava conformada 
por uma diversidade de tradições arrancadas dos seus 
contextos – diversas tradições órfãs que procuravam 
erigir um novo centro totêmico unificador de diferenças. 
Fora de questão reconhecer tal referência totêmica 
numa monarquia desprovida de nexos culturais com a 
maior parte da população. O sacramento matrimonial 
louvado é protagonizado pelo próprio povo. É o 
remanescente povo brasileiro que se auto-protege, que 
se coloca no centro dele mesmo. Em última instância, 
por imposição, adotaram-se os moldes da Europa 
dominante.

Não vale a pena insistir na estrutura da quadrilha 
tradicional brasileira. Visualizamos na primeira parte 
deste estudo a diversidade de fontes que a constituíram 
revitalizando as formas impostas pela cultura européia. 
É, porém, fundamental para as inclinações que motivam 
este trabalho destacar a fascinante complexidade 
sincrética que define a quadrilha como uma das 
festas mais tradicionais do Brasil. Um encontro de 
sacralidades até então desconhecidas entre si, mas 
edificadas sobre semelhanças transcendentais que 
as conduziram fatalmente à identificação. Um novo 
totem que se ergueu unificado com força renovada 
e redobrada pelo sincretismo. Com certeza, uma 
extraordinária forma de resistência à recusa histórica 
que assedia os tempos modernos.

5.4 Quadrilha midiatizada

O romantismo europeu “foi um movimento de 
protesto, de protesto apaixonado e contraditório contra 
o mundo burguês capitalista, contra o mundo das 
<<ilusões perdidas>>31 , contra a prosa inóspita dos 
negócios e dos lucros”(FISCHER. 1987, p.63). Sem oposição 
aparente, o romantismo brasileiro foi o primeiro 
momento em que o Brasil deu-se à tarefa de construir 
sua identidade. Enquanto que o folclorismo nacionalista 
da Europa romântica tentava desesperadamente reter a 
essência que sustentava suas produções simbólicas, as 
mocidades brasileiras manifestavam-se nas notas de 
Chiquinha Gonzaga e Alberto Nepomuceno32  com o 
frescor de um caráter pleno. Infelizmente, porém, esse 
Brasil coeso e impetuoso que nascia parece não ter se 
apercebido da grandiosidade que lhe era inata. 

A Europa sofria o luto da sua transcendentalidade 
ao cifrar sua organização à volta da pura materialidade 
lucrativa.  Erguia-se um novo totem industrial-
capitalista que, desprovido de qualquer fundo 
transcendental, encontrou na comunicação de massa 
uma forte aliada para construir, aos poucos, a ilusão 
que preencheria suas lacunas. Na segunda metade do 
século XIX, Friedrich Hegel expressou-se assim a 
propósito da arte:

A arte é, pois, incapaz de satisfazer à nossa 
última exigência de absoluto. Já, nos nossos 
dias, se não veneram as obras de arte, e a 
nossa atitude perante as criações artísticas é 
fria e refletida. Em presença delas sentimo-
nos livres como se não era outrora, quando 
as obras de arte constituíam a mais elevada 
expressão da idéia (HEGEL. 1999, p.43).

E José Ortega y Gasset, em 1925, estudando 
justamente a recusa humana na arte do primeiro quarto 
do século XX, publicou uma série de ensaios sob o 
titulo “A desumanização da arte”, na qual conclui o 
seguinte:

Dir-se-á que a nova arte não produziu até 
agora nada que valha a pena, e eu estou muito 
próximo de pensar o mesmo. Das obras 
jovens procurei extrair sua intenção, que é 
o substancioso, e não me preocupei com a 
sua realização. Quem sabe o que dará esse 
nascente estilo? A empresa que acontece 
é fabulosa - quer criar do nada. Espero que 
mais adiante se contente com menos e acerte 
mais (ORTEGA Y GASSET. 1999, p.84).

 A escola de Frankfurt é freqüentemente rotulada 
de “apocalíptica” em função das suas “previsões” em 
matéria cultural. Acreditamos, no entanto, que tal escola 
concentrou seus esforços em atestar estágios históricos 
vigentes (previstos ou casuais pouco importa) à própria 
época. Nenhuma previsão, simplesmente a procura de 
alternativas a partir da aceitação e do conhecimento do 
problema. Francisco Rüdiger comenta a este respeito:

O entendimento simplista de suas idéias ( as 
da escola frankfurtiana) como expressão de 
um pensamento apocalíptico vai passando. 

31	Fischer refere-se aqui à frustração dos ideais revolucionários franceses pelas imposições do capitalismo industrial.   
32A menção destes dois músicos é apenas um exemplo. Sabemos que a lista de personalidades participantes de tal processo histórico é muito extensa. 

Acreditamos, porém, desnecessária para os nossos fins uma abordagem mais aprofundada do assunto.



147Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

As pessoas mais lúcidas e críticas começam a 
ver que muitas das teses frankfurtianas valem 
hoje em dia muito mais do que no tempo em 
que foram formuladas, embora precisem ser 
revisadas e atualizadas em vários aspectos 
(RÜDIGER. 2001, p.144).

Walter Benjamin (1996, p.176 -190) precedeu à escola 
de Frankfurt subsidiando determinantemente suas 
críticas a propósito da indústria cultural. Exageros ou 
radicalismos encontrados na crítica cinematográfica 
benjaminiana obedecem provavelmente às vivências 
do filósofo perante a utilização deste recurso pela 
propaganda nazista. Ou, de outro ponto de vista, pode 
também tratar-se de uma lucidez baseada em atrozes 
experiências diluídas pela comodidade dos nossos 
aposentos de leitura. Como quer que seja, consideramos 
que a simples observação do nosso tempo corrobora 
muitas das teses elaboradas por este autor: Embora 
existam hoje numerosos exemplos que dizem respeito 
a um verdadeiro comprometimento artístico no âmbito 
cinematográfico, resulta complicado não partilhar 
as preocupações do pensador alemão a propósito 
da maior parte da produção cinematográfica norte-
americana. Sobretudo quando constatamos que a 
cultura remanescente de tal indústria de entretenimento 
é de profunda vigência nos dias que correm.

Em entrevista concedida à revista “Época” a 
propósito do filme norte-americano Matrix reloaded 
e publicada em junho de 2003, Jean Baudrillard, 
interrogado sobre seus estudos da cultura dos Estados 
Unidos Americanos, declarou o seguinte:

“[...]a (cultura) americana, com seus dualismos 
maniqueístas, um país que se construiu a 
partir de simulações, um deserto da cultura no 
qual o vazio é tudo. Os Estados Unidos são o 
grau zero da cultura, possuem uma sociedade 
regressiva, primitiva e altamente original em 
sua vacuidade (BAUDRILLARD. 2003).

Eis um exemplo por excelência de uma 
organização social estruturada à volta do totem 
industrial-capitalista que referimos acima. Só que, 
à diferença das culturas européias, a sociedade 
estadunidense não conta sequer com a lembrança da 
tradição, está construída sobre a pura ilusão. O problema 
não seria nosso se a estratégia de expansão econômica 

desta potência não estivesse tão firmemente alicerçada 
no espalhamento mundial da sua virtualidade cultural 
pelos meios de comunicação de massa.

As instituições da mídia já deixaram faz 
tempo de operar dentro dos limites de um 
único estado-nação. O caráter transnacional 
das formas de transmissão, associado à 
tecnologia de satélites, representa apenas 
o estágio mais recente, ou talvez o mais 
dramático, de um processo de globalização 
que o desenvolvimento da comunicação 
de massa não só promoveu, como também 
refletiu (THOMPSON. 1999, p.30).

No Brasil, a sedução fashion norte-americana 
é tão forte que expressões como “Os beninianos 
conservam uma espécie de brasilidade, uma vontade 
de ser brasileiros, tão grande quanto a dos brasileiros 
de serem estadunidenses”(CLÁUDIO. 2002) são celebradas 
como escritas “bem humoradas”. Entre pesquisadores, 
incluso, é comum ouvir dizer que o nome da dança forró 
é uma corruptela do for all, pronunciado pelas tropas 
norte-americanas baseadas no Nordeste brasileiro, 
durante a Segunda Guerra Mundial, com intuito de 
partilhar suas festas com todo mundo. Primeiramente, 
a expressão  seria muito mais condizente com o caráter 
da dita ocupação. Em segundo lugar, a noção de 
“Forrobodó”, da qual também presume-se que forró 
seja uma corruptela, data do século XIX e designa um 
divertimento, um pagodeiro, uma festança, de maneira 
análoga à festa atual (MATOS. 2003)

33 
Para a Europa, a tradição é um lastre em virtude 

do esvaziamento da sua essência. Para os Estados 
Unidos Americanos, não passa da volubilidade de um 
signo itinerante. Para o Brasil, a tradição é uma força 
caracterizadora que se esvai.

A Bossa nova foi talvez o primeiro gênero musical 
brasileiro que resultou da entrega brasileira diante do 
“glamour” estadunidense. Como primeira experiência, 
resultou num gênero fortemente beneficiado pelos 
aportes afro-brasileiros. O seguimento do processo, 
contudo, resultou na inserção fetichista de alguns 
elementos do folclore brasileiro no Rock and roll. No 
caso que nos ocupa, o forró não só assumiu-se nos 
padrões “rocanrroleiros” como procura vitalmente seu 
espaço no fantasma da globalização.

33	Ver também página 6.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.148

Carlos Velázquez Rueda

As festas de quadrilha tradicionais estão sendo 
soterradas por um conjunto de atitudes orientadas pelo 
totem industrial-capitalista que veio, pela influência 
da comunicação massiva principalmente, substituir a 
orientação sincrética que nasceu com o Brasil. O trecho 
que mostramos acima é tão manifesto a propósito 
deste fato, como a extinção que presenciamos da 
festa tradicional no átrio da igreja matriz, ao meio 
dia, cedendo a totalidade do espaço a uma série de 
atividades arquetípicas de qualquer festa globalizada. 
A fotografia que mostramos a seguir, correspondente às 
jovens de classes econômicas favorecidas de Barbalha 
à espera do pau da bandeira para formar cortejos de 
torcidas publicitárias35, explica por ela mesma o teor 
da celebração em louvação a Santo Antônio.

 Barbalha, Ce. 01/06/2003. Foto: Carlos Velázquez

O estado de Pernambuco abriga, no seio das 
festas juninas tidas como “mais tradicionais”, opiniões 
divergentes a propósito do que os folcloristas chamam 
de “espetacularização” das quadrilhas. A pergunta em 
torno dos debates para a proteção das festas de quadrilha 
tradicionais é: “Que período da história da quadrilha, 
que passou por diversas modificações desde que 
chegou ao Brasil como imitação do modismo europeu, 
deve servir de parâmetro para ser considerada uma 
manifestação popular legítima?”(MATOS.2003) Nossa 
resposta é: a festa de quadrilha não é tradicional em 
função dos seus aspectos formais, mas da integralidade 
humana que a orienta.

Bandas como Calcinha Preta, Mastruz 
com Leite e Capim com Mel, entre outros, 
fazem parte do denominado <<forró 
eletrônico>> (teclados, guitarra, baixo, 
bateria34 e, em alguns casos, sanfona) que 
despontou em meados dos anos 1990 e que 
permanece sucesso em espetáculos por 
todo o Nordeste. Para o cantor Silvério, o 
que se chama de <<forró de vaquejada>> e 
<<forró eletrônico>> é <<qualquer coisa, 
menos forró>>. Argumenta: <<Nas bases 
percussivas, um toca ritmo quatro por quatro, 
outro faz bateria de lambada. Há identidade 
musical muito maior com o Centro-Oeste do 
país do que com o Nordeste. Mas também 
não dá para chamar de vaquejada porque não 
tem a poesia do vaqueiro. Na forma de se 
vestir, usam chapéus de cowboys, calças de 
grife. Não é fácil de classificar o que é isso>> 
(NASCIMENTO. 2003).

À ocasião da festa do hasteamento do pau da 
bandeira de Santo Antônio, no município de Barbalha, 
Ceará, fizemos algumas observações de campo em 
junho deste ano. Em entrevista a um jovem casal 
participante de um grupo de quadrilha recolhemos o 
seguinte testemunho:”[...]hoje tem música mecânica, 
antes era na base do xote e da sanfona...só da zabumba. 
É mais estilizado, mais moderno, a gente gosta.”

O “Jornal do Cariri” do primeiro de junho de 2003 
contém um artigo titulado “O profano e o religioso se 
misturam na festa do pau da bandeira”, no qual, dentre 
previsões de lucro comercial e turístico, as medidas do 
pau transportado a pé desde o sítio da família Téles, o 
corpo efetivo das polícias militar e civil responsáveis 
pela segurança durante as celebrações, a programação 
das apresentações das bandas de “renome” no parque 
da cidade, e as providências tomadas para aumentar 
as vagas de estacionamento, resgatamos o trecho a 
seguir:

Uma outra festa é realizada simultaneamente 
ao lado da Matriz. São as quermesses, com 
barracas armadas, vendendo bebidas e 
comidas típicas, mantendo vivas as raízes da 
nossa terra  (AIRTON. 2003).

34	Ver também página 6.   
35	 As camisetas dos diferentes cortejos eram patrocinadas por empresas comerciais da região.



149Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.

Mídia: novo totem para um casamento dessacralizado 

Referências

ADAS, Melhem. Panorama geográfico do Brasil. 
São Paulo: Moderna, 1985.

AIRTON, Francisco. O profano e o religioso se 
misturam na festa do pau da bandeira. Jornal do 
Cariri, Cariri, CE, ano 7, n. 1743, maio 2003. 

ALVARENGA, Oneyda. Música popular brasileira. 
São Paulo: Duas Cidades, 1982.

ANDRÉS,  Ramón. Diccionário de instrumentos 
musicales de Píndaro a J. S. Bach. Barcelona: Vox, 
1995. 

ARNOLD, Denis. Dictionnaire encyclopédique de la 
musique de chambre. Paris: Robert Laffont, 1988. 

ASSUMPÇÃO, Pablo. Irmãos Aniceto. Fortaleza: 
Fundação Demócrito Rocha, 2000.

 BAUDRILLARD, Jean. A sociedade de consumo. 
Lisboa: Edições 70, 1995.

BAUDRILLARD, Jean. A verdade oblíqua. 
Disponível em: <http://revistaepoca.globo.com/
EditoraGlobo/componentes/article/edg.../estilos.cs>. 
Acesso em: 23  out. 2003.

BENJAMIN, Roberto. Festejos juninos: origens. 
Revista Continente,  Recife, v. 1, n.10, out. 2001.  

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: magia e 
técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1994.

BERGER, John. Modos de ver. Rio de Janeiro: Rocco, 
1999.

BURKE, Edmund. Reflexões sobre a revolução em 
França. Brasília, DF: Universidade de Brasília,1982 

CÂMARA CASCUDO, Luis. Dicionário do folclore 
brasileiro. São Paulo: Global, 2000.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. 
Dicionário de símbolos. Rio de Janeiro: J. Olympio, 
2001.

CLÁUDIO, José. Mãe África. Revista Continente, 
Recife, n. 4, abr. 2001.

COMPAN, Charles. Dictionnaire de la danse de 
1787. Genève: Minkoff Reprint, 1979.

CORTÊS, Gustavo. Dança, Brasil! Belo Horizonte: 
Leitura, 2000.

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o profano. São Paulo: 
Martins Fontes, 2001.

FISCHER, Ernst. A necessidade da arte. Rio de 
Janeiro: Guanabara Koogan, 1987.

FORONDA, Eladio Pascual. El pequeño Larousse 
ilustrado. México: Larousse, 2002.

FREUD, Sigmund.  Totem et tabou. Paris: Payot, 
1923.

GADE, Christiane. Psicologia do consumidor e da 
propaganda. São Paulo: EPU, 1998.

HAUG, Wolfgang Fritz. Crítica da estética da 
Mercadoria. São Paulo: UNESP, 1996. 

HEGEL, Friedrich. Hegel. São Paulo: Nova cultural, 
1999. (Os pensadores). 

HOHLFELDT, Antonio; MARTINHO, Luiz C.; 
FRANÇA, Vera Veiga. Teorias da comunicação: 
conceitos, escolas e tendências. Petrópolis: Vozes, 
2001.

JOURDAIN, Robert. Música, cérebro e êxtase. Rio 
de Janeiro: Objetiva, 1997.

KANITZ, Stephen. Somos de fato uma democracia? 
Veja, São Paulo, v. 36, n. 28, p. 20, abr. 2003. 

MATOS, Adriana. Todos cantam e dançam. Revista 
Continente, Recife, v. 1, n.10, p. 23-31, out. 2001. 

MATTOS, Márcio. O forró dentro das universidades 
em Fortaleza. Fortaleza: UECE, 1999.

MORIN, Edgar. O homem e a morte. 2. ed. Lisboa: 
Publicações Europa-América, 1970.

NASCIMENTO, Débora. Uma pequena história do 
forró. Revista Continente, Recife, v. 1, n.10, p. 13-
18, out. 2001. 

OCHOA SERRANO, Álvaro. Mitote, fandango e 
mariacheros. Zamora: El Colegio de Michoacán, 
1992.

OTTO, Rudolf. Le sacré. Paris: Payot & Rivages, 
1949.

PERROT, M. M.; ROBERT, A. La polka enseignée 
sans maitre, son origine, son developpement, et son 
influence dans le monde. Paris: Aubert, 1845.  

PINTO, Altair. Dicionário da umbanda. Rio de 
Janeiro: Eco, 1971.  



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 21, n. 2, p. 132-150, jul./dez. 2006.150

Carlos Velázquez Rueda

PORTINARI, Maribel.  História da dança. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1989.

ROSAY, Jean Mathieu. Dicionário do cristianismo. 
Rio de Janeiro: Ediouro, 1992. 

THOMPSON, John B. Ideologia e cultura moderna. 
Petrópolis: Vozes, 1999. 

TOLSTOI, Leon. O que é arte? São Paulo: Ediouro, 
2002.

TRESIDDER, Jack. O grande livro dos símbolos. 
Rio de Janeiro: Ediouro, 2003. 

VELÁZQUEZ RUEDA, Carlos. Autour de la gigue.  
1995. 96 f. Tese (Doutorado em Diplome Superieure 
2 de Guitare Et Musique Ancienn) - Concervatoire 
National de Musique Du Raincy – CNMR, França, 
1995.


