
103Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 22, n. 2, p. 103-108, jul./dez. 2007.

A Postura do terapeuta e suas formas de intervenção nas principais abordagens psicoterápicas frente à demanda religiosa e espiritual 

A postura do terapeuta e suas formas de intervenção nas principais 
abordagens psicoterápicas frente à demanda religiosa e espiritual 

The therapist position and the intervention forms in the main psichoterapy 
techniques front of the religious and spirituality demand 

Gisneide Nunes Ervedosa1

Valéria Nogueira de Oliveira2 
Domingos Arthur Feitosa Petrola3

Resumo

Este artigo apresenta as concepções de sujeito definidas pelas principais abordagens psicológicas, 
sua concepção de religião e espiritualidade, a postura do terapeuta e como este lida com a demanda religiosa-
espiritual na clínica. 

Palavras-chave: Psicoterapia. Religião. Espiritualidade. Prática clínica.

Abstract

This article shows the concepts of religion and spirituality defined  by the main techniques, the position of the therapist and  how 
it receive the spiritual-religious demand with the patients at clinic. 

Keywords: Psychoterapy. Religion. Spirituality. Clinical Practice.

Introdução

Considerando que os psicólogos avaliam como 
precário seu preparo para lidar com as questões 
religiosas e espirituais dos clientes, e, por outro lado, 
a importância que esses temas representam na vida 
destes últimos, é importante verificar como a psicologia 
clínica vem dando resposta a essa problemática.

Algumas iniciativas têm surgido, tanto no Brasil 
como no exterior as quais são muito bem-vindas haja 
vista o pouco número de publicações específicas 
existentes, principalmente em língua portuguesa, o que 
contrasta com os inúmeros problemas de emergência 
religiosa/espiritual que observam na clínica psiquiatra 
(LUKOFF ET AL., 1996).

1	 Doutora pela Universidade de Santiago de Compostela
2	 Graduanda e Bolsista PIBIC/CNPQ
3	 Graduando e Bolsista PIBCT/FUNCAP

Enquanto alguns estudos trataram de ressaltar a 
forma de atuação do psicoterapeuta de cada abordagem 
psicoterápica outros se ocuparam em fazer reflexões 
críticas em nível teórico WILBER, 1994). Além de in-
tegrar as principais abordagens psicoterápicas, Wilber 
inclui os estágios de desenvolvimento que correspon-
dem aos níveis pré-egóicos (antes da formação do ego), 
egoícos e transegoícos ou transpessoais (que incluem 
os niveis egoícos, mas também os espirituais).

Wilber (1994), dentre outros, apresentaram 
modelos integradores do desenvolvimento humano, 
representados em espiral, através de estágios.  Wilber, 
por exemplo, apresentou um modelo, no qual, o 
desenvolvimento onde se originou uma patologia 



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 22, n. 2, p. 103-108, jul./dez. 2007.104

Gisneide Nunes Ervedosa, Valéria Nogueira de Oliveira, Domingos Arthur Feitosa Petrola 

corresponderia à abordagem psicoterápica mais 
adequada para tratá-lo.

No Brasil, algumas iniciativas vêm sendo 
realizadas quanto ao estudo científico no campo 
da psicologia e da religião. Ervedosa (2005; 2006; 
2007) e colaboradores vêm desenvolvendo a pesquisa 
“Espiritualidade e Prática Clínica” ¹, em que me 
acercar de questões atuais no contexto sócio-cultural, 
especialmente no campo da psicoterapia em sua 
interface com a religião e a espiritualidade. 

1 Métodos e técnicas de pesquisa

A primeira parte da pesquisa foi realizada 
por meio de uma revisão da literatura especializada. 
Foram consultadas algumas obras dos principais 
representantes das principais abordagens psicoterápicas 
(Psicanálise, Psicologia Analítica, Comportamental, 
Fenomenológica-existencial e Transpesssoal), com o 
objetivo de esclarecer a visão de cada uma delas sobre 
o homem, sua concepção de religião e espiritualidade, 
a postura do terapeuta e sua forma de lidar com a 
demanda religiosa-espiritual na clínica.

Em seguida, elaborou-se uma discussão entre 
os achados e a concepção de religião e espiritualidade 
adotada neste trabalho, como também a definição 
de demanda religiosa-espiritual. Dessa forma, foi 
possível elucidar a contribuição de cada abordagem 
psicoterápica com o estudo da faceta religiosa-
espiritual do ser humano, analisando-se criticamente 
seus aspectos reducionários. Para tanto, necessário 
se faz que se explicitem, desde já, as definições das 
categorias norteadoras da referida análise.

Em primeiro lugar, como os investigadores vêm 
destacando, atualmente, verificou-se que a ciência 
psicológica não tem condições de avaliar, ratificando 
ou não, os dogmas estabelecidos pelas tradições 
religiosas. Por isso, sua pretensão consiste em conhecer 
a relação do sujeito com aquilo que lhe transcende e o 
significado atribuído ao fenômeno religioso-espiritual 
na vida.

Em segundo lugar, defende-se uma definição 
funcional de Religião apresentada por Wilber (2000). 
Esta é uma definição bastante ampla, que permite 
analisar criteriosamente as várias concepções de religião 
que foram tecidas pelas abordagens psicoterápicas em 
questão.

Para Wilber (2000), a religião teria duas 
funções: a translativa e a transformadora. A primeira 

seria responsável pelo sentido; a segunda, pelo 
questionamento do sentido.

Eis que surge, então, a religião como fundamento 
para que se estabeleça em cada sociedade uma coesão 
social, amenizando, assim, os conflitos sociais e 
reduzindo as angústias subjetivas pertinentes aquele 
grupo social. 

O caráter de translação é responsável pela 
dinamicidade da formação de grupos, estruturas e 
formas de intervir em uma realidade não racionalmente 
explicável. A função transformadora atribui ao homem 
uma capacidade de modificação de si e do outro através 
dos fenômenos espirituais.

A espiritualidade está diretamente ligada à 
função de transformação da religião, pois o atributo de 
auto-conhecimento pela prática espiritual é induzido 
através das transformações que se operam no indivíduo 
e no mundo por meio das experiências, principalmente 
as de caráter espiritual, pois parecem fazer parte de um 
mundo sagrado, onde a transcendência é medida para 
que o sujeito supere os limites de sua existência, pois 
permite o sujeito abstrair a realidade, transformando-a 
em material etéreo para a manipulação e significação 
dos limites.

2 Resultados e discussões

Por uma questão de espaço, tratou-se de se 
apresentar de forma bem resumida o que se pôde 
encontrar na pesquisa. Vale salientar ainda que os 
resultados são parciais, visto que a investigação ainda 
se encontra em andamento.

Na visão da psicanálise sobre o homem/mundo, 
o Sujeito busca o prazer e age através de defesas (como 
as neuroses e a histeria) e estratégias (sublimação) para 
enfrentar as proibições do mundo externo, que restringe 
a satisfação das necessidades mais primitivas. Sem 
dissociar o individual do coletivo, para Freud (1974a), 
o sofrimento é produto do conflito entre o ser desejante 
e o processo civilizatório. Sua concepção de religião 
e espiritualidade é de que a religião é concebida 
como fonte de fuga do sofrimento e resposta aos mais 
profundos anseios do homem pelo pai e por corrigir as 
deficiências culturais, servindo como forma ilusória de 
defesa e consolo, porque não dá conta da realização 
desses anseios. O sentimento religioso é considerado 
uma regressão narcísica. Freud (1974b) identifica 
a religião como uma neurose coletiva e não fala de 
espiritualidade. O psicanalista procura investigar e 



105Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 22, n. 2, p. 103-108, jul./dez. 2007.

A Postura do terapeuta e suas formas de intervenção nas principais abordagens psicoterápicas frente à demanda religiosa e espiritual 

ajudar o analisando a reconhecer o que está operando 
nos seus processos de identificação com o sintoma e 
com o que lhe causa sofrimento. Serão trabalhados 
os significados, significantes, símbolos e imagens do 
analisando e o sentido de sua auto-imagem narcísica 
(FREUD, 1974c). Se o sujeito tomar uma forma 
simbólica totalizadora (Deus) como algo que explica e 
faz tudo, não há análise. Mas se esse sujeito se envolver 
moralmente em sua situação e responsabilidades, 
compreendendo e questionando que nem tudo provém 
de Deus, mas sim de um sujeito desejante, há demanda 
(MAURANO, 2003).

Em sua psicologia analítica, Jung defendeu que 
o homem se diferencia do animal por ser dotado de 
alma e pela sua capacidade simbólica. A alma seria um 
complexo semi-consciente, cuja função é parcialmente 
autônoma. O comportamento é influenciado pelo 
inconsciente pessoal (experiências autobiográficas) 
e pelo inconsciente coletivo (experiências dos 
ancestrais e de toda humanidade, potencializadas 
pelos arquétipos). Desenvolve uma personalidade 
extrovertida ou introvertida a partir de esquemas tipos 
psicológicos que o acompanham desde a infância.

A partir dos estudos da física quântica, Jung 
admite um princípio espiritual que permeia as leis e 
os eventos do mundo material, como também da vida 
psíquica. Os processos religiosos e espirituais são 
canalizações da libido (que não é restrita ao complexo 
sexual), podendo ser sublimada, desdobrando-se 
em várias religiões. Existiria um análogo espiritual 
da libido (STEIN, 1998). Relacionada à mitologia, 
alquimia e tradições orientais, a religiosidade (como 
um todo) funciona a partir de um aparato de símbolos 
que fazem mediação entre o homem e o incognoscível 
(por exemplo, a idéia de Deus). 

O Espírito integra o arquétipo e o instinto; ele 
integra os opostos, superando-os através da mediação 
simbólica. Corresponderia ao centro integrador 
da psique, o arquétipo do Si-mesmo ou Self. A 
compreensão do Terapeuta sobre o mundo espiritual, 
que perpassa toda a história da humanidade, em todas 
as culturas, é algo vislumbrado por Jung em sua 
vida pessoal e sua prática psicoterápica. Trabalham-
se os símbolos religiosos que aparecem no processo 
analítico, fazendo-se analogias de suas manifestações 
na clínica, com suas aparições em outros contextos e 
culturas. Por meio da psicoterapia dialética, faz-se uma 
análise profunda dos sintomas e de várias demandas do 
sujeito. As demandas espirituais remetem diretamente 

às manifestações arquetípicas com as quais o sujeito 
deve entrar em contato. Jung faz esse processo por 
meio dos símbolos, os organizadores da libido que 
permitem o trabalho com sonhos, obras de arte, textos 
e a própria fala do paciente. Através dos símbolos, a 
cura espiritual seria efetivada durante o processo de 
individualização. Ele considera relevante o credo do 
paciente, na evolução da saúde mental.

A visão Homem/Mundo do pensamento 
skinneriano se opõe ao Mentalismo (expressão da 
metafísica em linguagem psicológica), como também 
ao Positivismo e à Fenomenologia. Influenciado 
filosoficamente por Peirce, William James e Dewey, 
adotam o Pragmatismo (MICHELLETO, 2001; 
SHOOK, 2002), que enfatiza que a verdade científica 
está associada ao devir histórico, às práticas humanas 
e às diversidades de posicionamento em termos 
das interações sociais (SEVERINO, 1987). Trata-
se de uma visão materialista do mundo, de uma 
concepção monista de homem, organismo íntegro, 
natural (em oposição ao dualismo mente/corpo), cujo 
comportamento é controlado pelas contingências 
ambientais (GUILHARD, 1987). 

A religião é vista como comunidade controladora 
das ações dos indivíduos (SKINNER, 1953; BAUM, 
1999). Os valores religiosos são tomados como crenças. 
As comunidades religiosas agem reforçando umas 
condutas e rechaçando outras, controlando, assim, o 
comportamento dos féis, de acordo com as regras que 
orientam o que deve ser imitado e, conseqüentemente, 
reforçado. A religiosidade é compreendida como 
prática adotada por instituições religiosa-espirituais 
e como conteúdo mítico e alegórico que permeia 
a relação dos indivíduos com o mundo, atribuindo 
causações mágicas a eventos históricos (ANDREY, 
1996). Procurando encontrar o estímulo discriminativo 
que está relacionado com a resposta comportamental, 
investiga, principalmente, os reforços que permeiam 
essa relação. Em vez do controle aversivo, utiliza 
mais o reforçamento, pois é ele que controla a relação 
da resposta com o contexto, e leva a uma sensação 
de felicidade e liberdade, sendo ainda muito mais 
poderoso para manter a freqüência do comportamento 
desejado. (SKINNER, 1953). Analisa as contingências 
presentes que permeiam a história da aprendizagem de 
certos comportamentos que são tidos como problema. 
Busca, por meio de técnicas científicas, fazer com 
que o organismo re-aprenda a se relacionar com 
determinadas contingências ambientais, visando ao 



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 22, n. 2, p. 103-108, jul./dez. 2007.106

Gisneide Nunes Ervedosa, Valéria Nogueira de Oliveira, Domingos Arthur Feitosa Petrola 

bem-estar e à melhoria da qualidade de vida do sujeito 
ou da comunidade (CABALLO, 1998).

O Trabalho com demanda religiosa-espiritual 
se dá a partir da queixa, discrimina o que seria da 
competência do analista comportamental, podendo 
contar com a parceria de um líder da comunidade 
religiosa, para tratar de questões relativas às crenças, 
para consolar e acalmar o cliente enquanto este 
desenvolve as habilidades necessárias à uma relação 
equilibrada com o meio. A comunidade religiosa pode 
funcionar, de forma eficiente, como incentivadora 
do autocuidado, do autoconhecimento e da terapia, 
constituindo-se, assim, de uma ferramenta importante 
para o crescimento do cliente (LIMA, 2001). A terapia 
cognitivo-comportamental utiliza aspectos das crenças 
religiosas e modelos divinos, para motivar o auto-
exame, e ajudar a reestruturação cognitiva do paciente 
religioso. Para tanto, deve ser conhecedor da tradição 
religiosa-espiritual do paciente, levando-o a conhecer 
a inocência entre suas crenças disfuncionais e as 
escrituras.

Por exemplo, muitas vezes, a interpretação 
errônea dos ensinamentos centrais, presente nas 
escrituras, concorre para o estabelecimento de crenças 
disfuncionais. Desse modo, o terapeuta trabalha 
as crenças, confrontando-as com os aspectos das 
escrituras que contribuem para a dissolução das crenças 
disfuncionais e a elaboração de crenças mais saudáveis 
(ERVEDOSA, 2004).

 Na Fenomenologia-Existencial e na Gestalt-
Terapia, tem-se a visão holística do homem como 
ser-no-mundo, consciente, livre e responsável pelo 
desenvolvimento do seu potencial de auto-realização 
no aqui e agora da existência. A realidade é uma 
totalidade de influências entre organismo e ambiente, 
qualitativamente diferente da soma das partes, que, de 
forma integrada, a constituem. Para a Fenomenologia-
Existencial a concepção de religião/espiritualidade 
dá significado ao mundo e sentido à vida. Funciona 
como autosuporte do indivíduo, facilitando o processo 
de auto-regulação e transcendência de seus limites 
existenciais. O Terapeuta facilita o enfrentamento 
daquilo que causa mal-estar, permitindo o sujeito ir 
além, desenvolvendo objetivos satisfatórios, tornando-
se um ser mais integrado. Também deixa emergir a 
essência da experiência presente e o questionamento do 
sentido da vida, facilitando a aceitação de elementos até 
então negados, processo que finda com o nascimento 
de um novo sujeito ao transcender as limitações. 

Para a Gestalt-Terapia, por exemplo, a 
espiritualidade seria um dos campos constituintes da 
realidade e é encontrada nas experiências pessoais e 
com a natureza. A religião é concebida como fé em um 
“espírito criador” e força maior na natureza. F. Perls 
se considerava ateu, mas a ênfase no aqui-e-agora dá 
abertura para a dimensão espiritual da consciência 
(ERVEDOSA, 2004). A postura do terapeuta consiste 
em ampliar as possibilidades de relação do cliente, 
de se relacionar consigo mesmo e com o mundo, 
configurando formas mais criativas de auto-regulação, 
através da presentificação, facilitar a superação de 
impasse, como crise de sentido da vida, integrando as 
polaridades, o que corresponderia a um estado de vazio 
semelhante aos estados contemplativos, transcendendo 
os limites existenciais, proporcionando um estado de 
comunhão com o universo maior (Ribeiro, 1985). O 
método fenomenológico orienta que se suspendam os 
julgamentos e preconceitos para que se possa diminuir 
a distância entre a aparência e essência. Superando 
essa dualidade, seria impossível experienciar o vazio 
fértil, estado pleno de infinitas possibilidades. Isso se 
aproximaria do que as grandes tradições preconizaram, 
ou seja, o esvaziamento da mente, o não-julgamento. 
Desse modo, poder-se-ia dizer que a suspensão 
fenomenológica seria a condição (enquanto exercício) 
de não julgar, e  a conseqüência (enquanto finalidade, 
vazio fértil, estado contemplativo da eterna presença) 
do desenvolvimento espiritual (ERVEDOSA e outros, 
2006).

A abordagem transpessoal tem uma visão 
espectral da realidade, composta de vários níveis de 
existência (matéria, corpo, mente, espírito). A cada 
nível corresponderia uma identidade, uma forma 
de conceber o homem e o mundo, cada uma como 
ferramenta potencial para um novo nível ascendente 
(WILBER, 2000). O ser humano tem capacidade 
de autotranscendência, que propicia a superação de 
dualidades, a integração com a natureza, a comunhão 
com o Kosmos e a iluminação. Quando o potencial 
criativo é inibido, o sujeito adoece.

Concepção funcional de religião: a primeira 
função, a translação, aliviaria a angústia diante da 
finitude e de situações de sofrimento; a segunda, a 
espiritualidade, não daria consolo, mas arrebataria 
o ego, transformando-o, levando-o a evoluir 
espiritualmente, propiciando o apego ao prazer e às 
ilusões, além do paradoxo e da dicotomia do sujeito-
objeto (WILBER, 2000). 



107Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 22, n. 2, p. 103-108, jul./dez. 2007.

A Postura do terapeuta e suas formas de intervenção nas principais abordagens psicoterápicas frente à demanda religiosa e espiritual 

Espiritualidade é um estado de consciência 
aberto à auto-transcendência; é diferente de crenças e 
instituições religiosas, embora exista interação entre 
elas. A religião pode exercer a função de estimular o 
desenvolvimento da dimensão espiritual (ERVEDOSA, 
2004). Como terapeuta humanista, valoriza o aqui e 
agora, buscando harmonizar corpo-mente-espírito, 
trabalhando tanto com os aspectos patológicos, como 
os sadios, potencializando os aspectos positivos, 
considerando a espiritualidade envolvida. Ciente do 
seu processo de auto-transcendência e conhecedor 
experiencial de todos os níveis de desenvolvimento 
da consciência, o terapeuta age em prol do alívio dos 
sintomas e mudanças de comportamento, como o 
terapeuta tradicional Tabone, 2002). 

O Terapeuta introduz também técnicas não 
tradicionais, capazes de expandir a consciência, 
possibilitando o acesso às raízes, origens e soluções 
dos conflitos, direcionando o conhecimento 
interior, ou desenvolvimento espiritual, rumo a uma 
consciência unitiva. Essa abordagem é indicada para 
pessoas que estejam passando por crises existenciais 
ou conflitos relacionados à religiosidade, e em casos 
em que uma experiência mística alterou a percepção 
de mundo materialista, devendo, pois, ser integrada à 
personalidade (TALBONE, 2002).

Conclusão

Uma análise comparativa entre as formas de 
intervenção das principais abordagens psicoterápicas, 
quanto às demandas religiosas e espirituais dos clientes, 
constitui um relevante enfoque para a compreensão do 
valor que a espiritualidade tem na vida dos clientes e 
sua importância como fator positivo de qualidade de 
vida.

A relevância da investigação ganha vulto 
quando lembramos da grande religiosidade que guarda 
nosso povo e, principalmente, torna-se relevante 
quando se leva em consideração os estudos que têm 
ressaltado associações entre saúde mental e religião/
espiritualidade (ERVEDOSA, 2004).

Não é possível fazer uma conclusão definitiva, 
pois a pesquisa ainda está em trabalho de análise de 
entrevistas, mas já se pode antecipar a importância de 
levar em consideração o fenômeno religioso-espiritual 
durante a terapia. 

Referências

BAUM, William M. Compreender o behaviorismo: 
ciência, comportamento e cultura. Porto Alegre: 
Artmed, 1999.

CABALLO, Vicente E. Manual de técnicas de terapia 
e modificação de comportamento. São Paulo: Ed. 
Santos, 1996.

ERVEDOSA, Gisneide Nunes. Personalidade, 
espiritualidade e bem-estar: a influência das metas e 
motivações últimas na prevenção da saúde. Santiago de 
Compostela: Universidade de Santiago e Compostela, 
2004.

ERVEDOSA, Gisneide Nunes. Relatórios de pesquisa 
espiritualidade e prática clínica: junho de 2005, 
dezembro de 2005, junho de 2006, dezembro de 2006, 
junho de 2007. Fortaleza: Universidade de Fortaleza, 
2007.  

FREUD, Sigmund. O futuro de uma ilusão. Rio de 
Janeiro: Imago, 1974a.

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização. Rio de 
Janeiro: Imago, 1974b.

FREUD, Sigmund. Moisés e o monoteísmo: três 
ensaios. Rio de Janeiro: Imago, 1974c.

GUILHARDI, Hélio José. A proposta do behaviorismo. 
Santo André: ESETec, 2002.

JUNG, Carl G. Aion. Petrópolis: Vozes, 2005. 

LIMA, Myriam V. O. Terapia cognitiva comportamental 
e religiosidade. In: WIELENSKA, C. R. (Org.). Sobre 
o comportamento e cognição. Santo André, SP: 
ESETEC Editores Associados, 1998

MAURANO, Denise. Para que serve a psicanálise? 
Rio de Janeiro: Zahar, 2003.

MICHELLETO, Nilza. Bases filosóficas do 
behaviorismo radical. In: BANNACO, R. A. (Org.). 
Sobre o comportamento e cognição. Santo André, SP: 
ESETEC Editores Associados, 2001. v. 1, p. 234-257.

PERLS, Frederick; HEFFERLINE, Ralph; 
GOODMAN, Paul. Gestalt terapia. São Paulo: 
Summus, 1997.

RIBEIRO, Jorge Ponciano. Gestalt terapia: refazendo 
um caminho. São Paulo: Summus, 1985.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 22, n. 2, p. 103-108, jul./dez. 2007.108

Gisneide Nunes Ervedosa, Valéria Nogueira de Oliveira, Domingos Arthur Feitosa Petrola 

SEVERINO, Emanuele. A filosofia contemporânea. 
Petrópolis: Vozes, 1999

SHOOK, John R. Os pioneiros do pragmatismo 
americano. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.

SKINNER, Burrhus Frederic. Ciência e comportamento 
humano. 3. ed. São Paulo: Ed. Da Universidade de São 
Paulo, 1953.

STEIN, Murray. Jung: o mapa da alma: uma introdução. 
São Paulo: Cultrix, 1998.

TABONE, Márcia. A psicologia transpessoal. São 
Paulo: Cultrix, 2002.

WILBER, Ken. Psicologia integral: consciência, 
espírito, psicologia, terapia. São Paulo: Cultrix, 2000.

WILBER, Ken. A união da alma e dos sentidos: 
integrando ciência e religião. São Paulo: Cultrix, 
1998.


