
67Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.

Paradoxos e fragilidade na clínica médica

Paradoxos e fragilidade na clínica médica

Paradoxes and weakness in internal medicine

Preciliana Barreto de Morais1

Resumo

O propósito deste trabalho é adentrar em uma área bastante conceituada e tradicionalmente respeitada 
pela sociedade: a Medicina Alopática. A intenção é de analisar sua estruturação como saber científico e sua 
atuação diante da vida e da morte, tendo como referência a literatura que trata da relação entre médico e paciente 
terminal na oncologia. Para compreender o fenômeno em questão, recorremos a produções científicas que nos 
respaldam nas discussões sobre os conceitos de saúde, doença, saber, poder, racionalidade, instituição médica 
e morte. Adotamos uma perspectiva genealógica no enfoque da Medicina, no que se refere a constituição 

histórica de tal saber e de como essa constituição é responsável  pela definição de um metier profissional. As discussões teóricas sobre 
a constituição do saber médico e os desafios enfrentados na relação com os pacientes terminais de câncer, nos levaram as seguintes 
indagações que procuramos responder neste trabalho: o avanço da doença e a inexorabilidade da morte denunciariam um não saber? 
a ineficácia do tratamento seria um dos aspectos que apontaria uma falibilidade no campo da ciência médica?  A complexidade e as 
contradições que envolvem a relação dos médicos com os pacientes de câncer foram percebidas na maioria da literatura que trata tal questão. 
Um dos pontos mais problemáticos, apontados por estes estudos, refere-se a formação médica. Ou seja, no processo de aprendizado da 
profissão, os acadêmicos de Medicina são formados com uma concepção filosófica que separa a natureza da cultura, fundada numa relação 
teórico-prática ortodoxa, que elege como foco a manutenção da vida. Esta concepção torna-se, ainda mais evidente, com a negação da 
inexorabilidade da morte e da incurabilidade da doença no campo da oncologia. Deste modo, os estudantes desenvolvem nos espaços 
profissionais uma compreensão bipolar do fenômeno saúde e doença, morte e vida, comprometendo e fragilizando suas práticas frente às 
situações limites. Nesse momento, os conhecimentos e as técnicas aprendidos são comprometidos, denunciando um não saber.   

Palavras chave: Saúde. Doença. Medicina Alopática. Racionalidade e morte.

Abstract

This work is about Allopathic Medicine.  It aims at analyzing the structure of the Allopathic Medicine as scientific knowledge 
and its action regarding life and death.  The literature used for this paper deals with the relationship between medical doctor and terminal 
patient in oncology.  To understand the phenomenon in question here we looked at the scientific works on the discussion of health, illness, 
knowledge, power, rationality, medical institution and death. We adopted the genealogic approach to medicine, in regard to the history of 
such knowledge and how this conceptual history is responsible for the definition of the professional métier.  The theoretical discussions 
about how the knowledge of the doctors and the challenges faced in their relationship with terminal ill patients led us to the following 
questions that we try to answer in the paper: would the advancement of the illness and the inexorability of death say something about a 
set of knowledge? The complexity and the contradictions that involve the relationship between medical doctors and cancer patients were 
seen by the great part of the literature that deals with such question.  The most problematic aspects highlighted by these studies point out to 
the medical education.  In other words, in the learning process, the students of medicine receive a philosophical conception that separates 
nature from culture, founded in a theoretical-praxis orthodoxy, which chooses life as a focus.  This conception becomes, even more 
evident, with the negation of the inexorability of death and the incurability of the illn ess in the field of oncology.  This way, the medical 
students develop in the professional spaces a bipolar comprehension of health, illness, death, and life phenomena, compromising and 
making fragile their practices in regard to the limit situation.  At this moment, the knowledge and the techniques learned are understood, 
denouncing a lack of knowledge. 

Keywords: Health. Illness. Allopathic Medicine. Rationality and death.

1	 Socióloga, Doutora em Sociologia pela Universidade Federal do Ceará, Professora e Coordenadora do Curso de Sociologia e Política da Universidade 
de Fortaleza.E-mail; precilianamorais@unifor.br



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.68

Preciliana Barreto de Morais

Introdução

A ciência medica em sua trajetória, sempre 
buscou combater patologias na preservação a saúde do 
homem. Entretanto, no percurso, deparou doenças que 
se rebelaram e ainda se rebelam contra tratamentos. 
No século XVIII, a tuberculose abala, de forma 
comprometedora, a racionalidade médica ao retirar do 
contexto social muitos indivíduos. O desconhecimento 
da causa e a ineficácia das prescrições médicas 
permitiram o alastramento da patologia que levou à 
morte um percentual considerável da população.

A tuberculose e o câncer, até quase o final do 
século XIX, são doenças enigmáticas que corroíam o 
corpo levando inevitavelmente o indivíduo à morte. 
Com a descoberta do bacilo da tuberculose, em 1882, 
identifica-se a doença, deixando ao câncer o estigma de 
“doença maldita”, com que chega ao início do século 
XX e ainda impregna o imaginário coletivo até os dias 
atuais. 

O objetivo deste trabalho é analisar a constituição 
da racionalidade médica e o procedimento deste saber 
na relação com os doentes acometidos pelo câncer e 
que se encontram em estágio considerado irreversível.

A medicina científica continua buscando, 
incessantemente, encontrar meios, medicamentos e 
tratamentos de combate. O investimento em pesquisas é 
significativo, principalmente nos países desenvolvidos, 
onde os avanços em tratamento têm mostrado resultados 
satisfatórios para prolongamento da vida. No entanto, 
a cura ainda é bastante questionável, pois, para o 
paciente operado de câncer,  estimam-se 5(cinco) anos 
para observação sobre se há reincidência ou não.

A impossibilidade de comprovação da cura 
total e definitiva confirma a condição de impotência 
do saber médico, o que pode gerar descrédito no que 
se refere à solidez do conhecimento capaz de tratar o 
corpo humano para deixá‑lo em funcionamento. Desse 
modo, o saber médico depara no cotidiano, corpos 
“condenados” a não mais se reconstituírem. Assim, os 
médicos se vêem diante de situação de desempenho 
sem  resposta satisfatória. No momento, é colocada, 
em questão, prática que costumeiramente “resolve” 
problemas do binômio saúde‑doença ‑ a da Medicina 
Alopática.

Formação médica e câncer: conhecimento, 
desafios e limites

O câncer impregna o imaginário social pela 

relação direta entre vida e morte. Existem outras 
patologias, tratadas com base no saber médico jamais 
curadas, como as doenças crônicas (hipertensão, 
diabetes, arteriosclerose etc ). O câncer, porém, além 
de “decretar” sentença de morte, é visto na sociedade, 
como tabu. A literatura sobre o assunto, na maioria, 
restringe‑se a explicar tal patologia apenas no aspecto 
fisio-biológico, referindo‑se somente ao quadro clínico  
do paciente. As condições sociais, econômicas, 
culturais, políticas, causadoras de stress, que afetam 
a a estrutura psíquica e emocional das pessoas, podem 
estar relacionadas com o aumento de casos da doença, 
sem que hajam sido exploradas, questionadas e 
aprofundadas suficientemente. 

Como a formação médica é voltada 
exclusivamente para a preservação da vida, a 
dificuldade em lidar com a morte torna-se um dos 
aspectos mais controvertidos, por ser a realidade 
cotidiana da prática médica, desde o ingresso do 
candidato na academia. Os mecanismos de defesa 
criados pela classe médica refletem a organização 
da sociedade, com suas dicotomias doença/saúde, 
corpo/mente, vida/morte etc. Deste modo, optar pela 
medicina significa desenvolver permanente exercício 
de dissociação às representações, seja com relação aos 
órgãos do corpo atrelados a significados culturais, seja 
com relação à morte de significantes diversos.

Sérgio Zaidhaft(1990) ressalta que essa 
dissociação é parte da identidade médica como 
necessidade determinante do exercício da profissão. 
Isso significa que desde estudante, o médico é levado 
ao exercício da medicina não como um ofício e sim 
como estado. O médico busca desvincular-se dos laços 
afetivos e culturais, com o intuito de entender o ser 
humano, a vida e a morte como objeto de investigação 
conhecido e controlado. A experiência permite aos 
médicos esse mecanismo. Entretanto, para iniciantes, 
a dificuldade está no primeiro contato com doentes, 
a incurabilidade e a morte. “Uma queixa freqüente 
dos alunos, relativa a seu treinamento, é que sentem 
não ter o que oferecer aos pacientes e, muitas vezes, 
se sentem culpados de estar usando‑os para aprender 
(ZAIDHAFT, 1990, p. 134).

A dificuldade do médico na relação com o 
paciente, por exemplo, doente de câncer, reflete 
a falta, na formação acadêmica, de familiaridade 
com o insucesso e aponta o paradoxo de  atuação: 
ao mesmo tempo em que o médico reluta em ter 
mais aproximação da morte, deseja-a  para, por seu 
intermédio, aprenda mais sobre como manter a vida.  



69Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.

Paradoxos e fragilidade na clínica médica

Zaidhaft (1990) ressalta que   este comportamento 
dificulta, de maneira significativa, a relação do médico 
com a morte, por querer de todas as formas, combatê-
la, seja para prolongar a vida, seja pelo afastamento 
do paciente por considerá-lo “desenganado”, ou seja, 
fora das possibilidades terapêuticas. As Faculdades 
de Medicina formam o estudante para entender vida 
e morte na proposta utilitarista e “microvisional”.  
Separa-se a vida da morte; a doença, do doente, 
fragmenta‑se o corpo e compreendem-se as partes. 
Desmembra‑se o indivíduo, descontextualizando-o. A 
especialidade predomina. O médico perde a noção do 
corpo como um todo.

Segundo Teresinha E. Klaflke (1991), no ensino 
da Medicina, ênfase principal é dada na técnica, e 
poucas disciplinas tratam do aspecto emocional do 
paciente. Menos oportunidade tem o aluno de trabalhar 
os próprios sentimentos em relação ao paciente. A 
autora continua a análise e ressalta que, no ensino 
médico atual, 

“existem três formas de dicotomia. Orgão/
corpo: o ensino é composto de disciplinas que 
normalmente são ensinadas de modo estanque, 
como se elas tivessem um fim em si próprias; 
corpo/mente: o ensino médico, em primeiro 
lugar, enfatiza que a doença tem de ser procurada 
no corpo. Encontrando‑a, a causa e o tratamento 
também devem localizar‑se aí, no local afetado; 
doença- doente: a ênfase é colocada no tratamento 
da doença, ficando a pessoa doente em segundo 
plano. Nesse sentido, é dada mais importância à 
rotina hospitalar, aos cuidados com a técnica, do 
que aos cuidados com a pessoa” (KLAFKE,1991, 
p. 27).

A negação da morte pelo saber médico repercute 
na prática que, em prol do progresso da ciência para 
a vida, não considera o direito que os indivíduos e a 
sociedade têm de autonomia sobre o corpo, saúde e 
sobre as próprias doenças. Constroem‑se discursos 
sobre o que é saudável e fabricam‑se toneladas 
de medicamentos para os intermináveis quadros 
nosológicos. Ao ver estudos de autores que têm a 
escolha da profissão médica associada à busca do 
domínio da vida, tempo e morte, observo que o médico 
e instruído, desde formação, a obedecer  ética sem 
fronteiras.

Vida e Morte são compreendidas como processo 
único por esse saber, não no sentido de tratá‑las 
indiferenciadamente, e sim de a classe médica  permiti-
se intervir em todos os momentos deste ciclo: na vida, 
para mantê‑la; na morte, para não permiti‑la. Com as 

aulas de Anatomia, o estudante depara o que é tido 
como  “prova de fogo” para quem deseja prosseguir na 
carreira médica. O futuro profissional terá consciência 
da integração da questão morte no cotidiano, ou seja, 
as aulas de Anatomia são o primeiro passo para o 
iniciante em Medicina entender que o conhecimento 
da vida só é possível pelo contato com a morte.

Zaidhaft levanta ponto interessante, ao discutir 
a forma como o acadêmico é treinado no curso para 
conviver com a morte. Segundo ele, a formação médica 
é fase de construção de mecanismos contra a morte. 

As vacinas seriam a dissecação de cadáveres 
na Anatomia, as necrópsias na disciplina de 
Medicina Legal e Deontologia, o treinamento em 
mortos no CTI. Todas elas com o objetivo de o 
aluno, progressivamente, se habituar i morte para 
nao se entregar a ela nem abandonar a Medicina. 
A questão e que esta mesma vacinação contra 
a morte, através de sua ‘inoculacão’ em cada 
aluno, muitas vezes, resulta numa ‘retirada de 
dramaticidade da morte’, numa impossibilidade de 
reconhecer sua inexorabilidade, num apagamento 
dos limites entre vida e morte. E, se esta perde seu 
valor, o mesmo ocorre com seu par indissociável, 
a vida (ZAIDHAFT, 1984, p. 134)

Praticada a Anatomia como rito institucional 
obrigatório à iniciação do indivíduo na Medicina, esta 
remete, de início, o futuro médico a construir outra 
imagem do corpo humano. Desnuda‑se o corpo das 
representações culturais. Paradoxalmente, o acadêmico 
depara  realidade desse mesmo corpo à frente: a 
verdade da nossa finitude; o desconforto de perceber 
o desamparo a que estamos expostos, a angústia de 
desmistificar o ritual da morte, tão dramaticamente 
encenado nas cerimônias de enterros.

Segundo Maria Helena Villas Boas Concone, 
no artigo “O Vestibular de Anatomia”, a aquisição do 
saber diferenciador e a construção de novas atitudes 
dos futuros profissionais de Medicina começam no 
momento da lida com o cadáver humano. O fato tem 
importância prática e simbólica de grande significado, 
porque rompe, de certa forma, com o tabu criado pela 
cultura da morte, é que a aprendizagem só é possível 
se os profissionais perceberem o corpo morto como 
objeto de estudo, desumanizado. Concone ressalta 
que a o corpo sem vida, na Sala de Anatomia, aponta 
sacralização e dessacralização do ambiente e traz, 
à tona, a relação intrínseca entre sagrado e profano, 
expressa pelos componentes da cena: morto/cadáver, 
medico/estudante, preparador e instrumentos para 
prática.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.70

Preciliana Barreto de Morais

No contexto, à vista do cadáver e do trabalho 
de “carnificina”, e em meio ao cheiro forte de formol, 
define‑se a prática que vai permear a carreira médica. 
Rompe‑se a barreira do simbólico e predomina o olhar 
que, segundo Foucault, no século XIX, permitiu à 
Medicina se afirmar como saber capaz de intervir, com 
exatidão, no corpo, mais especificamente nos males 
que o afetam, fundamentado na formação que se utiliza 
da morte para compreender a vida. 

Para Concone, a sacralidade do espaço imposta 
pela morte é rompida sutilmente pela necessidade 
da prática profissional. A autora observa que a 
profissionalização implica aprender a lidar com 
sofrimentos de ordem moral e física, o que habilita 
o acadêmico ao exercício  médico. Ultrapassar as 
barreiras impostas, desde a primeira aula de Anatomia 
até a decisão sobre a prática da eutanásia remete o 
profissional de Medicina a reordenar idéias e atitudes 
frente à vida. O objeto de estudo ‑ o corpo humano 
vivo ou morto ‑ coloca‑se diante de tal saber e exige 
que se pronuncie de forma exata. Outra compreensão 
sobre o significado da vida, a transitoriedade do corpo, 
a necessidade de não pensar na morte para poder 
pensar na vida, a curiosidade do corpo e a descoberta 
do interesse do trabalho com o bisturi tornam‑se fator 
indispensável a construção do profissional médico 
(CONCONE,1983, p. 31).

Referindo‑se a prática da Anatomia, Concone 
diz haver a busca de minimizar o impacto diante da 
morte, de várias formas. Os alunos primeiramente 
se familiarizam com ossos, depois trabalham com 
outras estruturas do esqueleto. O artifício possibilita 
a desumanização do corpo que passa a ser visto 
como matéria dissociada do contexto da vida. A 
desvinculação é uma forma de evitar o sofrimento, 
facilitada não apenas pelo embalsamento desfigurador, 
sobretudo pela falta de identidade pessoal e social do 
cadáver. Evidentemente são cadáveres de indigentes, 
como se convencionou chamar, que vão terminar 
no macabro balé. São corpos não reclamados por 
familiares. Chegam à Anatomia sem identificação. 
Não são pessoas, como descobrem rapidamente os 
estudantes, uma vez que lhes falta identidade social e, 
por conseguinte, pessoal (CONCONE,1983, p. 36).

Concone traduz as conseqüências de formação, 
ao ressaltar que, nos espaços hospitalares, “encontramos 
o médico não como profissional habituado ao trato 
com a morte, mas  como profissional que tem na morte 

seu limite e desafio, para quem a morte é sempre uma 
surpresa” (CONCONE,1983, p.37).

Josildeth Consorte (1983), analisando a lida do 
médico, no cotidiano, com a morte, afirma que

a ambigüidade mais do que a clareza, a duvida mais 
do que a certeza parecem ser as notas dominantes, 
revelando assim uma vivencia de contradições 
profundas, num primeiro momento, insuspeitadas. 
Na prática, a despeito dos denominadores 
comuns que a formação profissional procura 
imprimir ou garantir, a diversidade de situações 
que os médicos experimentam, em função das 
diferentes especialidades, dos variados contextos 
e circunstâncias em que atuam, da diversidade da 
sua própria experiência de vida e da sua própria 
inserção de classe, bem como contradições 
instaladas no próprio bojo da Medicina, tal 
qual ela se constitui e se exerce entre nos, se 
incumbem de introduzir o insólito, o divergente e 
o contraditório (CONSORTE, 1983, p. 40).

Reconheço que, todo o empenho dado para 
encontrar medicamento e tratamento para a cura do 
câncer pela Medicina Científica ainda não obteve o 
sucesso desejado. Existem hipóteses, sem  nenhuma 
redução de casos no mundo. A impossibilidade do saber 
médico de cura da doença leva ao questionamento do 
tratamento feito. Pacientes e médicos dizem ser “o 
tratamento pior do que a doença. Está fora de questão 
mimar o paciente. Como o corpo do paciente está sob 
ataque‑invasão, o único tratamento é o contra‑ataque” 
(SONTAG, 1984, p. 82). Assim, os danos não afetam 
somente o organismo, entra nessa “guerra” toda a 
estrutura psíquica‑emocional do doente que sofre 
duplamente.

O câncer, além de ser doença enigmática, que 
vai desgastando o organismo, corroendo, consumindo 
o indivíduo, vagarosa e impiedosamente, ainda é 
tratado, na sociedade, como tabu. Não é discutido, 
cultiva‑se o medo, é assunto proibido, não se menciona 
a palavra, criam‑se outras denominações como: 
“aquela doença”, “peste”, “ferida brava”, “doença 
contagiosa”. Os indivíduos  acometidos, segundo 
opinião dos leigos, sofrem “castigo de Deus”. O fato 
se revela em todas as relações sociais. O individuo 
com câncer é imediatamente estigmatizado como  
potencial candidato à morte. Os saberes pertinentes 
se mostram impotentes e assumem posições ambíguas 
diante do doente e das pessoas envolvidas. A literatura 
sobre o assunto se refere  à doença apenas sob o 



71Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.

Paradoxos e fragilidade na clínica médica

aspecto físico‑biológico. Dessa forma, reforça‑se a 
desinformação social por não abordar outros aspectos, 
como econômicos, existenciais e culturais, segundo 
alguns estudos, ligados ao aumento dos dados 
estatísticos da patologia.

O estigma do câncer é reforçado também pelos 
saberes competentes. O médico direciona os estudos 
e interesses para o tratamento e medicamento de 
combate à doença. Na  relação com o paciente, dá‑se 
prioridade à abordagem clínica, com nomenclatura 
específica: c.a, neoplasia, tumor maligno, criando 
distanciamento entre o médico e doente e  a própria 
doença. Creio que a falta de controle, pelo saber 
médico, do desenvolvimento da doença no organismo 
e da reação do organismo doente, dificulta ação 
mais eficaz no combate. Os efeitos não permanecem 
somente em  determinada parte do corpo,  alastram-se 
e afrontam  manuais, medicamentos e exigem outros 
conhecimentos, procedimentos e condutas.

A incerteza da cura da doença, mesmo medicada 
ou tratada por operação, é outro aspecto que incomoda 
a racionalidade do saber. A duração da “luta” entre a 
vida e a morte é imprevisível, em razão de que alguns 
aspectos trazidos à tona, passam a ser discutidos e 
questionados, no momento, por todos que estão no 
contexto. A qualidade de vida, a discussão sobre a 
eutanásia, a possibilidade de outros conhecimentos ou 
de outros comportamentos dos médicos e a necessidade 
do saber da medicina alopática continuar desafiando 
a mortalidade humana transformam o ambiente onde 
aspectos existenciais e valorativos tomam forma 
bastante significativa.

KlafKe (1991), diante da dificuldade do médico 
na lida com a morte ,diz que

quando a morte é encarada como fracasso 
(pessoal ou da Medicina em geral), o sentimento 
de impotência se faz presente. Impotência 
pessoal perante esse paciente. Esses sentimentos 
de fracasso e culpa diante da morte do paciente 
são conseqüências da negação da morte e trazem 
muito sofrimento ao medico. Pode‑se então 
pensar que muito do comportamento onipotente 
esconde, na verdade, a grande impotência que o 
profissional sente ao lidar com o paciente terminal. 
A onipotência, então, seria um mecanismo de 
defesa diante de uma situação extremamente 
dolorosa (KLAFKE, 1991, p. 38).

Na Oncologia, há sim dificuldade de o médico 
admitir falhas de atuação sobre o paciente canceroso. 
O fato leva o profissional a chamar terminal o paciente, 

denominação mais apropriada ao conhecimento que 
não impede nem estabiliza o desenvolvimento do 
câncer no organismo. Quem não possui instrumentos 
e medicamentos para reverter o quadro do paciente é a 
Medicina. Nesse caso, a terminalidade é do tratamento 
alopático, que não dispõe de meios que impeçam o fim 
da vida, decretado pela doença da qual não se sabe a 
causa e se desconhece a cura.

Em debate sobre Medicina Psicossomática, na 
Santa Casa de Misericórdia, no Rio de Janeiro, em 
1985, a questão do paciente terminal foi discutida por 
psicólogos e médicos. A doutora Miriam Faiguelernt 
(FAIGUELERNT apud ALVES), psicóloga 
participante da mesa, ressaltou que todos somos 
terminais. A diferença é que, para doentes de câncer, 
leigos e saberes competentes tentam estabelecer 
data,  como uma espécie de morte anunciada. Esse 
comportamento, segundo a Psicóloga, traz grandes  
problemas que interferem na relação médico‑paciente

Faiguelernt ressalta haver “desinvestimento”, 
desmotivação e desânimo da equipe hospitalar com 
relação ao paciente, como se não lhe despertasse 
mais interesse. A frieza e o distanciamento do 
médico, segundo ela, relacionam‑se à incapacidade 
de profissionais de não saber lidar com outros meios 
que não aparelhos, instrumentos e medicamentos. 
Funcionam estes outros meios como intermediários 
da relação em que predomina o silêncio. Entretanto, 
não apresentando mais eficácia, o saber médico se 
desconcerta por desconhecer o que fazer, isto é, 
não sabe como se portar diante do doente. Em suas 
considerações, levanta questão bastante significativa: 
o que é terminal para nós, às vezes, não passa pela 
cabeça do paciente, o paciente tem câncer num órgão, 
mas não o tem câncer na cabeça. (ALVES, 1985, pg. 
5-10) .

Nessa circunstância, há dificuldade de o doente 
ter alguma autonomia sobre o corpo, de pensar, falar, 
sentir prazer, solidão, angústia e poder expressá‑los, 
é quase impossível, principalmente por encontrar-se 
totalmente fragilizado pela doença. Diagnosticada 
doença incurável, a vulnerabilidade do paciente 
aumenta sensivelmente. Philippe Áries, no seu livro 
A História da Morte no Ocidente (1977) analisando 
a obra de Tolstoi, A Morte de Ivan llitch,  aponta 
algumas características novas que predominam no 
século XIX, no tratamento de doenças e doentes, isto 
é, tiveram diminuído de forma significativa, o controle 
sobre sua vida e corpo, com o paciente deixando de ser 



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.72

Preciliana Barreto de Morais

o centro das atenções submetendo-se a outra lógica. A 
importância da palavra do médico sobre o “mal”, ou 
seja, o diagnóstico da doença, monopolizou todas as 
preocupações.

O doente grave e subtraído de sua angustia 
existencial, e condicionado pela doença e pela 
Medicina, e habituar‑se‑á a não mais pensar 
claramente como um indivíduo ameaçado, e sim 
como os médicos: a vida de Ivan llitch não estava 
em questão, mas tratava‑se de um debate entre 
o rim deslocado e a apendicite (ÁRIES,1977, p. 
163).

No espaço oncológico da Santa Casa de 
Misericórdia de Fortaleza, onde procedi a esta pesquisa 
empírica, reações, expressões, relações e linguagens 
são tolhidas e limitadas. As reclamações de dores são 
caladas com drogas que provocam fortes efeitos de 
sedação, outros apelos são ignorados. A possibilidade 
de diálogo de pacientes com os saberes desaparece. 
É o não saber da doença que, conseqüentemente, 
leva ao desconhecimento do doente. Dessa forma, a  
construção da racionalidade médica fica comprometida. 
A identidade idealizada e formalizada, na formação do 
médico não se exercita de forma plena no campo da 
oncologia.

Reporto-me a outra característica apontada por 
Aries, no século passado, que ainda predomina, de 
forma significativa, na situação analisada. Mesmo com 
investimento centralizado no combate da doença, ela 
continua incontrolável pelos saberes. O agravamento 
do quadro do paciente significa o desconhecimento 
sobre ela. A segunda característica da atitude diante da 
doença grave ou da morte ‑ a ruptura das comunicações 
com os que cercam o doente e o isolamento em que se 
encerrar.

Todos, inclusive o doente, fingem otimismo (...) 
O importante é permitir ao doente ‑ e aqueles 
que o cercam de manter a moral. E o começo de 
um comportamento novo em relação ao doente, 
tratado gentilmente como uma criança a quem 
se repreende porque esqueceu de tomar seus 
remédios. Ele e pouco a pouco, despojado de sua 
responsabilidade, de sua capacidade de refletir, de 
observar e de decidir ‑ e condenado a puerilidade 
(ÁRIES, 1977, p. 163‑164)

Considero que a importância dada ao tratamento 
da doença, relegando o doente, no século XIX, com 
predomínio hoje, agrava a situação dos indivíduos 
portadores do câncer, em razão da ineficácia do 
conhecimento. O fato de os médicos lidarem com 

doença, que desorganiza a vida do indivíduo por 
modificação e interferência nos projetos ou na sua 
rotina, propicia a predominância de comportamentos 
ambíguos e discursos inconsistentes.  Tratamentos, 
medicamentos, idas periódicas ou intensivas ao 
hospital, internamentos, cirurgias, mutilações, dores, 
sofrimentos e morte passam a fazer parte do cotidiano 
e afrontam sua racionalidade. Segundo Susan Sontag, 
mente‑se aos cancerosos não só por ser a doença uma 
sentença de morte, mas por considerá-la obscena, 
no sentido original da palavra, de mau presságio, 
abominável, repugnante aos sentidos (SONTAG,1984, 
p. 13).

Se o estigma do câncer atinge proporções 
consideráveis, talvez seja em conseqüência de sua 
evolução impressionar a imaginação dos leigos, 
dos que têm a doença e dos que a tratam. Desta 
forma, o fato de médicos, família, parentes, amigos 
evitarem vivenciar a realidade, utilizando‑se de 
mecanismos de defesa peculiares, impede o qualquer 
melhoria ou aprofundamento das relações com o 
paciente, no conhecimento do que se passa na mente 
e no estabelecimento de diálogo que pode favorecer 
inclusive o próprio médico. A denominação Paciente 
Terminal utilizada pelos médicos, para rotular doentes 
sem melhora, reflete a formação de  saber  para lidar 
com as vitórias.

O paciente lúcido tem vontades e quer 
satisfazê‑las. Mesmo com dores e sofrimento, muitas 
vezes, demonstra prazer em saber notícias de fora, 
ainda acredita e tem esperança. O afastamento do 
médico do paciente contribui para o desconhecimento 
da realidade que vivenciam e, quando este utiliza a 
palavra “terminal” para designar o doente grave, penso 
ser uma forma de não querer se aproximar do que o 
insulta e denuncia: sua condição indiferente de ser 
humano em frente ao desconhecimento e à morte.

Considerações finais

O conhecimento do corpo humano, o 
desvelamento dos mistérios em termos de 
funcionalidade, e a eficiência em proporcionar o 
bem‑estar, controlar as doenças e prolongar a vida, 
tornam os médicos, desde o ingresso nas academias, 
senhores do saber sobre doenças, vida e morte, numa 
visão organicista e biológica. Segundo professor 
citado por Consorte (1983), as academias de medicina 
preparam os médicos para se sentirem com poderes 



73Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 1, p. 67-73, jan./jun. 2008.

Paradoxos e fragilidade na clínica médica

ilimitados sobre a vida humana: “quando o aluno entra 
na faculdade de Medicina pensa que é Deus. Quando 
sai, não tem a menor duvida”.

No entanto, doenças como o câncer afrontam 
condutas e conhecimentos nos  hospitais. Nos 
discursos, diante do paciente terminal de câncer, os 
médicos enfrentam situações para as quais não estavam 
preparados. 0 entendimento da doença torna‑se limitado 
e o despreparo para lidar com a morte os faz recorrer 
a meios que não têm funcionalidade. Verifica‑se o não 
saber.

Esse fato traz conseqüências na relação com o 
doente: não aproximação do paciente ao médico; ora, 
evitar o doente significa não reconhecer sua impotência 
diante da doença e da morte, a criação de terminologias 
que o impedem de reconhecer o desconhecimento de 
outros possíveis tratos frente à morte; violação dos 
direitos do doente de ter morte digna, interferência 
de outras experiências que trazem, a tona, aspectos 
culturais negligenciados pelos médicos, expressos por 
crenças, esperanças, práticas e discursos.

Vejo que, no momento, o saber médico perde 
o domínio sobre o corpo humano fragilizado, tomado 
pela doença, em locus hospitalar “invadido” por outras 
atuações: manifestações de conforto, carinho, afeto. 
Enfim, outros gestos e outras palavras. Sendo assim, 
o saber se curva diante da dinâmica da vida e da 
possibilidade da morte. Fragiliza‑se e se reparte,  em 
conflito, a racionalidade construída. É volta à cultura. A 
morte, nesse momento ‑ por mais conhecida desse saber, 
ao permitir-lhe, pela intervenção no cadáver, avançar 
no conhecimento ‑, traz em si outras significações.  
Por mais que os médicos tentem instrumentalizá‑la, 
impõe-se o mistério da vida e a impotência humana 
diante da morte que suscita reflexões sobre o sentido 
da existência.

A morte representa o homem como ser 
essencialmente cultural, pois pelas manifestações 
simbólicas, ele se distingue do natural, da natureza. 
Desta forma, a não conformação com a morte é um traço 
forte da nossa cultura, mesmo com o direcionamento 
dado na formação do médico para pensá‑la de 
forma racionalizada, aspecto que se expressa no 
comportamento do profissional, ao deparar o paciente 
de câncer, prestes a romper a linha tênue que o separa 
da finitude. O médico, legítimo responsável por 
manter a vida, entra em conflito diante de tal situação, 
pois, além de confessar saber limitado, descobre‑se na 
condição de ser mortal, é que toda sua experiência é no 
sentido de desmistificar a morte (do outro).

Referências

ARIES, Philippe. História da morte no Ocidente: da 
Idade Média aos nossos dias. Rio de Janeiro: F. Alves, 
1977.

CONCONE, Maria Helena Villas Bôas. O vestibular 
de Anatomia In: MARTINS, José de Sousa. A morte e 
os mortos na sociedade brasileira. São Paulo: Hucitec, 
1983. p. 35-45. 

CONSORTE, Josildeth. A morte na prática médica 
In: MARTINS, José de Sousa. A morte e os mortos 
na sociedade brasileira, São Paulo: Hucitec, 1983. p. 
22-36. 

KLAFKE, Teresinha Eduardes. O médico lidando com 
a morte: aspectos da relação médico-paciente terminal 
em cancerologia In: CASSAORLA, Roosevelt M. S. 
Da morte: estudos brasileiros. Campinas, SP: Papirus, 
1991. p. 15-19.

SONTAG, Susan. A doença como metáfora. Rio de 
Janeiro: Graal, 1984.

ZAIDHAFT, Sérgio. Morte e formação médica. Rio de 
Janeiro: F. Alves, 1990.


