
99Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.

“Dissolução da ‘mitologia’ no espaço da história”: Notas sobre o surrealismo, o sonho e o despertar em Walter Benjamin

“Dissolução da ‘mitologia’ no espaço da história”: notas sobre o 
surrealismo, o sonho e o despertar em Walter Benjamin

“Dissolution of ‘mythology’ into the space of history”: notes about surrealism, 
dream and awakening by Walter Benjamin 

João Emiliano Fortaleza de Aquino1

Resumo

O presente artigo apresenta os conceitos de sonho, imagem onírica e despertar, tal como estes se 
encontram nas notas que Walter Benjamin redige entre 1927-1929/30 em suas pesquisas sobre as passagens 
parisienses do século XIX. Trata-se aqui de demonstrar a relação dupla deste pensador com o surrealismo, uma 
relação que é de reivindicação e de crítica. E também de indicar como essa relação dupla tem como ponto de 
partida uma reflexão materialista sobre a história, nos termos da concepção do passado e de sua recepção pelo 
presente.

Palavras-chave: Sonho. Imagem onírica. Despertar. História. Presente.

Abstract

The present article presents the conceptions of dream, dream-image and awakening just as they are found in the notes that Walter 
Benjamin writes between 1927-1929/30 in his researches on the Parisian Arcades of the 19th century. The intention here is to demonstrate 
this thinker’s dual relation with surrealism, a relation that is of vindication and of criticism. It is also of indicating how this dual relation 
has as starting point a materialistic reflection on history, in terms of the conception of the past and of its reception by the present.

Keywords: Dream. Dream-image. Awakening. History. Present.

Introdução

Os conceitos de “sonho”, “imagem onírica” 
e “despertar” aparecem numa série de notas que 
Benjamin tomou entre junho de 1927 e dezembro 
de 1929 – no mais tardar, até os primeiros meses 
de 19302 –, já no início de suas pesquisas sobre as 
passagens (galerias comerciais) parisienses do século 
19. Na publicação dos escritos de Benjamin, Rolf 
Tiedemann as organizou sob o título “Primeiras notas” 
(Erste Notizen), situando-as no segundo volume do 
conjunto de textos e apontamentos mais diretamente 
concernentes à Obra das Passagens (Passagen-Werk), 

obra interminada, cujo projeto Benjamin anunciou ao 
seu amigo Gershom Scholem numa carta em janeiro 
de 1928. De início, essas foram notas preparatórias 
para um pequeno ensaio sobre as passagens, que, em 
seguida, se configurou no projeto mais amplo de um 
livro, do qual somente uma parte chegou à sua forma 
final: o ensaio Sobre alguns motivos em Baudelaire, 
publicado na Zeitschrift für Sozialforschung, em 1939-
1940; a primeira versão desse texto, sob o título Paris 
do segundo império em Baudelaire, não chegou a ser 
publicada em vida, já que foi recusada (para não dizer, 
censurada) pelo Instituto de Pesquisa Social, a cuja 
revista ele se destinava3. Um outro ensaio, concernente 

1	 Doutor em filosofia, professor da Universidade Estadual do Ceará (UECE) e da Universidade de Fortaleza (Unifor).
2	 Sobre essas informações históricas, cf. a Introdução redigida por Rolf Tiedemann para a edição do Passagen-Werk (Passagens. Trad. bras. Irene Aron e 

Cleonice P. B. Mourão; edição de Willi Bolle e Olgária Matos. Belo Horizonte: Editora da UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 
2006; Das Passagen-Werk. In: Gesammelte Schriften, v. V-1/2. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1982); ver também Adorno, T. Caracterização de 
Walter Benjamin. In: Prismas. Trad. bras. A. Wernet e J. M. B. Almeida. São Paulo: Editora Ática, 1998, p. 223-237.  

3	 Ambos os textos se encontram publicados no Brasil no volume III das Obras escolhidas (trad. bras. José Carlos Martins Barbosa e Hemerson Alves 
Baptista. São Paulo: Brasiliense, 1989), volume que porta o título da obra que Benjamin chegou a desejar escrever sobre o autor de As flores do mal, a 
saber, Charles Baudelaire, um lírico no auge do capitalismo.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.100

João Emiliano Fortaleza de Aquino

a este projeto, é A obra de arte na era de sua 
reprodutibilidade técnica, o qual, segundo Benjamin 
diz em uma carta a Horkheimer, expressaria o ponto de 
vista do presente a partir do qual – numa perspectiva 
histórico-estética – o trabalho sobre as passagens 
seria articulado4. Do mesmo modo, as anotações 
postumamente publicadas sob o título Sobre o conceito 
de história seriam a preparação de uma introdução 
relativa à teoria crítica do conhecimento histórico que 
ele planejara escrever para o livro sobre as passagens, 
assim como o fizera no Origem do drama barroco 
alemão (1925) sobre as formas estéticas. A pedido 
do Instituto de Pesquisa Social, do qual pretendia 
financiamento para sua pesquisa, Benjamin redigiu 
ainda um Exposé da pesquisa, em 1935, refazendo-o 
parcialmente em 1939; nesses Exposés, a proposta do 
livro ganha o título de Paris, capital do século XIX.

Essas notas de 1927-1929/30 são, portanto, as 
primeiras que Benjamin toma para aquele trabalho 
que não chegou a concluir e que tomou os últimos 
13 anos de sua vida. Nelas, ele desenvolve uma série 
não imediatamente articulada de reflexões sobre a 
história, a concepção do passado e sua relação com 
o presente. A relação privilegiada com o surrealismo 
– particularmente com Une vâgue des rêves e Le 
paysan de Paris, de Louis Aragon, e Nadja, de André 
Breton – se demonstra precisamente pela presença dos 
conceitos de sonho, imagem onírica, todos articulados 
com a principal categoria que Benjamin começa a 
elaborar naquele momento: a de imagem dialética. O 
conceito de despertar (Erwachen) nasce, nessas notas, 
em conexão com esses conceitos e com essa relação 
crítica com o surrealismo. O despertar diz respeito a 
uma fundamental intenção prática, política, que norteia 
sua pesquisa sobre as passagens e, teoricamente, tem 
a ver com sua forma de recepção da psicanálise e da 
crítica da economia política. Portanto, de um ponto 
de vista mais imediato, essas notas têm a ver também 
com o ensaio Surrealismo: o último instantâneo da 
inteligência européia, publicado em 1929. Mas este 
último ensaio, segundo Benjamin diz numa carta a 

Scholem, é apenas um “paravento”, um “biombo” posto 
diante do trabalho das passagens, tendo sido mantido 
secreto o que em verdade se oculta por trás dele; este 
algo “secreto” parece dizer, indissociavelmente, tanto 
da sua relação com o surrealismo quanto do método 
histórico que ele pretendia desenvolver no trabalho 
das passagens: “chegar a compreender a concretude 
extrema de uma época, tal como ela se manifestou aqui 
ou ali através dos jogos das crianças, de um edifício, 
de uma situação de vida” (carta de 15.03.1929).5 As 
primeiras reflexões sobre este método encontram-se 
precisamente nessas “primeiras notas”.

Provavelmente, Benjamin começou a entrar em 
contato com os textos surrealistas em 1925, quando 
já havia concluído o livro sobre o barroco; naquele 
momento, ele registra – em seus próprios termos – uma 
“virada política de meu pensamento” e pretende tornar-
se familiar à técnica da “crítica literária”: tinha em 
vista uma colaboração com Die literarische Welt, para 
a qual pretendia escrever sobre a “nova teoria literária 
francesa”. Já nesse momento, ele se refere àqueles 
escritos de Aragon e Breton como “obras ambíguas dos 
surrealistas” (carta a Scholem, 21.07.1925). Quando, 
dez anos depois, envia para Adorno uma cópia do 
primeiro Exposé, refere-se particularmente à leitura de 
O camponês de Paris, de Aragon: 

Há no começo Aragon, Le paysan de Paris, do 
qual à noite, na cama, eu não podia ler mais de 
duas ou três páginas, que meu coração batia 
tão forte que me era preciso repousar o livro. 
[...] E, no entanto, os primeiros esboços das 
Passagens provêm dessa época (carta a Adorno, 
31.05.1935).

1 Aragon, a imagem poética e a mitologia 
moderna

Tendo em vista as anotações que Benjamin faz 
neste período, cabe perguntar o que, centralmente, 
lhe teria chamado atenção no texto de Aragon. Mais 
particularmente: o que ele teria a ver com o projeto de 

4	 Este ensaio conheceu três versões, duas das quais – a primeira e a terceira – foram traduzidas e publicadas no Brasil (a de 1935, publicada no volume I 
das Obras escolhidas, e a de 1936, publicada na coleção Os pensadores). Segundo nos informa J.-M. Gagnebin, a segunda versão, que não conhece nem 
tradução nem publicação no Brasil, “dada por desaparecida pelos editores das Gesammelte Schriften, foi finalmente encontrada em Frankfurt somente 
em 1989”, seu desaparecimento sendo explicado, pelo menos em parte, porque “foi censurada por Adorno e Horkheimer não só porque ela retomava 
hipóteses brechtianas, mas, talvez, porque ela continha as teses mais genuinamente benjaminianas sobre a aura e sobre a ‘capacidade mimética’”. (Cf. 
Gagnebin, J.-M. De uma estética da visibilidade a uma estética da tatibilidade em W. Benjamin. In: Couto, E. S., Damião, C. M. (org.). Walter Benjamin: 
Formas de percepção estética da modernidade. Salvador: Quarteto editora, 2008, p. 106).

5	 Para todas as citações de cartas, cf. Benjamin, W. Correspondances, t. I e II. Org. G. Scholem e T. Adorno; trad. fr. Guy  Petitdemange. Paris: Aubier 
Montagne, 1979.



101Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.

“Dissolução da ‘mitologia’ no espaço da história”: Notas sobre o surrealismo, o sonho e o despertar em Walter Benjamin

uma compreensão concreta ao extremo de uma época 
histórica? Em nossa hipótese, fundamentalmente 
duas coisas: uma, o próprio objeto, a própria questão 
da pesquisa, as passagens; outra, a imagem, que em 
Benjamin se configura sob os conceitos de imagem 
onírica, imagem do desejo e imagem dialética. 
Na narrativa de Aragon, esses dois aspectos são 
inseparáveis. Eles articulam-se, no entanto, num nó 
cuja ambiguidade é central ao surrealismo de Aragon: 
de um lado, a valoração positiva da efemeridade, da 
perecibilidade da experiência moderna; de outro, a 
busca poética de uma “mitologia moderna” dessa 
mesma experiência efêmera, desse devir. 

Essa duplicidade acontece, no surrealismo, a 
partir de sua posição frente à modernidade, posição esta 
que, em si mesma, não é particularmente ambígua: os 
surrealistas põem-se como “modernos”, no sentido de 
uma ruptura requerida com o passado e a tradição, e, 
nesta mesma reivindicação da modernidade, põem-se 
criticamente frente ao “racionalismo absoluto”, “reino 
da lógica” que caracteriza a experiência moderna. Trata-
se, nesta posição, de reivindicar o moderno contra os 
constrangimentos da tradição e, no mesmo ato, opor-se 
aos constrangimentos modernos que aparecem sob a 
forma da “lógica” e do “racionalismo”. O que parece 
ser central nesse programa surrealista é a experiência 
da alma solitária, e que se quer solitária, frente à 
história, à tradição, e do mesmo modo frente às formas 
dadas de sociabilidade. Assim, a experiência poética 
surrealista procura ser, antes de tudo, a experiência 
de re-significação, de doação de sentido, num mundo 
que é visto – nele mesmo – como pobre de sentido, 
de significação. As experiências surrealistas da escrita 
automática, das deambulações pelas ruas de Paris têm 
a ver com isso... A ambiguidade que daí nasce deve-se, 
essencialmente, ao recurso ao “sonho”, à investidura 
poética posta a partir desse “eu” solitário (seria 
melhor dizer, desse “isso” solitário), como método 
de re-significação crítica de um mundo esvaziado de 
sentido.6

Em O camponês de Paris, Aragon opõe à 
“lógica” e à “evidência”, o “erro”: este, “sozinho, 

poderia revelar, àquele que o tivesse encarado de 
frente, a fugitiva realidade”.7 Esta noção de erro, 
de errância, aparece aqui, para Aragon, tanto como 
recusa da reta “razão” cartesiana quanto como uma 
reivindicação do “sonho”; mais ainda, trata-se, nas 
experiências de errância, de perambulação pelas ruas 
e lugares da cidade, fazer o “sonho” penetrar nas – e 
misturar-se com as – aparências sensíveis. Diz ele: 
“Razão, ó fantasma abstrato da vigília, eu te expulsara 
já de meus sonhos, e eis-me aqui no ponto em que 
eles vão se confundir com as realidades da aparência: 
aqui não há lugar a não ser para mim”.8 O que se tem 
nesse passo é precisamente o método da investidura 
poética sobre o sensível, isto é, a busca por tomar o 
sensível exterior como imagem inconsciente que vem 
à consciência dotada de significado.

São justamente essas imagens investidas 
poeticamente de sentido que Aragon chama de “mitos”, 
de “mitologia moderna”. A condição essencial dessa 
investidura seria a exigência de não se relacionar com o 
mundo a partir de uma experiência recebida, o que tem 
a ver com a renúncia tanto dos significados da tradição 
quanto do sentido já posto no cotidiano presente: “A cada 
dia modifica-se o sentimento moderno da existência. 
Uma mitologia se tece e se desenlaça. É uma ciência 
da vida que pertence unicamente àqueles que não têm 
experiência dela [da vida!]”.9 É isso o que conduz 
ao “maravilhoso cotidiano”. Breton, no Manifesto 
surrealista de 1924, retomara já a importância do olhar 
ingênuo da criança em relação à experiência poética 
de Paris, que espera por aqueles que lhe vão olhar com 
o olhar infantil. “Mito”, “mitologia”, “imagem”: estes 
são termos correlatos dessa experiência que Aragon 
reivindica como propriamente moderna. Ele diz: 

é a vida que faz aparecer aqui essa divindade 
poética, ao lado da qual tanta gente passará sem 
nada ver e que, repentinamente, torna-se sensível 
e terrivelmente obsedante para aqueles que a 
tenham percebido, desajeitadamente, uma vez. 
Metafísica dos lugares, é você quem acalenta as 
crianças, você é quem povoa seus sonhos. [...] Não 
há um passo que eu faça rumo ao passado em que 

6	 A busca surrealista de uma “mitologia moderna”, tal como Aragon a expressa em O camponês de Paris, Michael Löwy a caracteriza – em termos filo-
weberianos – como uma “tentativa eminentemente subversiva de re-encantamento do mundo, isto é, de estabelecer, no coração da vida humana, os 
momentos ‘encantados’ apagados pela civilização burguesa: a poesia, a paixão, o amor-louco, a imaginação, a magia, o mito, o maravilhoso, a sonho, a 
revolta, a utopia” (Löwy, M. Romper a gaiola de aço. In: A estrela da manhã: surrealismo e marxismo. Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2002, p. 
9).

7	 Aragon, L. O camponês de Paris. Trad. bras. Flávia Nascimento. Rio de Janeiro: Imago Ed., 1996, p. 38.
8	 Ibidem, p. 40.
9	 Ibidem, p. 42.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.102

João Emiliano Fortaleza de Aquino

não reencontre esse sentimento de estranho, que 
me dominava quando eu era a própria admiração, 
num cenário em que pela primeira vez chegava-
me a consciência duma coerência inexplicada e 
de seus prolongamentos em meu coração.10

Nas perambulações pelas passagens do 
século 19, por seus corredores e escadas, Aragon 
se depara com imagens poéticas, fugidias como as 
próprias passagens em demolição próxima. Nessas 
deambulações se depara com o passado sob a forma do 
estranhamento, do distanciamento crítico do presente, 
produzindo desse modo imagens poéticas, imagens 
de uma mitologia moderna; no seu dizer: “Não há 
um passo que eu faça rumo ao passado em que não 
reencontre esse sentimento de estranho”. A experiência 
da “Passagem da Ópera” é apresentada por Aragon 
precisamente nesses termos da investidura poética, 
na qual novos “mitos” – “mitos modernos”! – podem 
ser percebidos, mas que só o são unicamente nessa 
experiência da perecibilidade. Diz ele:

Lá onde se persegue a atividade mais equívoca 
dos seres dos seres vivos, o inanimado se 
reveste, às vezes, de um reflexo de clarões, e 
mais segredos móveis: nossas cidades são assim 
povoadas por esfinges desconhecidas que não 
detêm o passante sonhador se ele não volta para 
eles sua distração meditativa, esfinges que não 
lhe colocam questões mortais. Mas caso ele saiba 
adivinhá-las, então este sábio que as interroga irá 
sondar ainda, novamente, seus próprios abismos 
graças a esse monstros sem rosto. A luz moderna 
do insólita: eis o que doravante irá retê-lo.

Ela reina extravagantemente nessas espécies 
de galerias cobertas que são numerosas, em 
Paris, nos arredores dos grandes boulevards e 
que se chamam, de maneira desconcertante, de 
passagens, como se nesses corredores ocultados 
do dia não fosse permitido a ninguém deter-se 
por um instante. [...] O grande instinto americano, 
importado para a capital por um préfet do segundo 
império [Haussmann, 1848-1870], que contribui 
para cortar regularmente o plano de Paris vai, 
dentro em breve, tornar possível a manutenção 
desses aquários humanos que já morreram para 
sua vida primitiva e que merecem, entretanto, ser 
olhados como os receptores de diversos mitos 

modernos, pois apenas hoje, quando a picareta os 
ameaça, é que eles se transformam efetivamente 
nos santuários dum culto do efêmero, na paisagem 
fantasmática dos prazeres e profissões malditas, 
incompreensíveis hoje, e que o amanhã não 
conhecerá mais.11

No final do livro intitulado O sonho do camponês, 
Aragon faz uma série de “especulações”, que Benjamin 
chama de “filosofemas”, sobre o significado filosófico 
de sua narrativa. Particularmente nesse passo o texto 
ganha importância para as reflexões de Benjamin. 
Aragon põe-se a pensar sobre o “concreto” e o 
“particular”. Diz ele: “Toda idéia é suscetível de passar 
do abstrato ao concreto, de atingir seu desenvolvimento 
mais particular, de não ser mais essa noz oca com a 
qual os espíritos vulgares se contentam”.12 A esse 
conhecimento do particular, ele nomeia “metafísica”. 
O particular ele o configura não como conceito, 
mas como “noção”. Ele quer a metafísica, enquanto 
conhecimento do concreto que é a noção; mas – isso é 
que nos parece importante – a noção só se manifesta na 
imagem, no traço que foge no devir. “Tomara eu possa 
fixar seu traço antes que ele fuja”, diz ele. O concreto, 
o particular, enfim, a noção, é para ele uma aparição: 

Nessa zona é que meu conhecimento era 
propriamente a noção. Tinha acesso a ela através 
de uma escada oculta, a imagem. A busca abstrata 
fez-me tomá-la por uma ilusão grosseira e eis que 
em seu termo a noção, em sua forma concreta, 
com seu tesouro de particularidades não me parece 
diferente, em nada, desse modo desprezado do 
conhecimento, a imagem, que é o conhecimento 
poético e as formas vulgares do conhecimento 
não são, sob pretexto de ciência ou da lógica, 
nada além das etapas conscientes que a imagem 
queima maravilhosamente, a sarça-ardente.13

Essa concepção do “concreto”, por Aragon, tem 
a ver com a recusa surrealista do “real”. Para Aragon, 
o concreto não é o “real”; o concreto é o que está fora 
do real. Desse modo, a imagem não é o concreto, mas 
a “consciência possível, a maior consciência possível 
do concreto”. Mais ainda: “Não há, em essência, uma 
maneira de pensar que não seja uma imagem”. Trata-se, 
para Aragon, da “imagem poética”, que tem um “poder 
de materialização”: “A imagem poética apresenta-se 

10	 Ibidem, p. 43.
11	 Ibidem, p. 44-45.
12	 Ibidem, p. 216.
13	 Ibidem, p. 224.



103Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.

“Dissolução da ‘mitologia’ no espaço da história”: Notas sobre o surrealismo, o sonho e o despertar em Walter Benjamin

no fato, com tudo o que lhe é necessário”; e “o fato 
não está no objeto, mas no sujeito: o fato existe apenas 
em função do tempo, quer dizer, na linguagem”. A 
imagem não é, portanto, o “real”, o imediato-sensível, 
mas tem a ver com a investidura poética; é, portanto, 
uma aproximação do espírito, na forma da linguagem, 
ao que é “concreto”, “particular”.

2 Benjamin, Baudelaire e a crítica ao 
surrealismo

Também Baudelaire já reivindicara o método da 
investidura poética como próprio à poética moderna, 
método que distinguiria o artista “imaginativo” do 
artista “realista”: 

[O artista] realista [...], positivista, diz: “Eu quero 
representar as coisas tais como são, ou ainda 
como seriam, supondo que eu não existo”. O 
universo sem o homem. E este, o imaginativo, diz: 
“eu quero iluminar as coisas com meu espírito e 
projetar seu reflexo sobre os outros espíritos”.14 

Em Benjamin, encontramos algumas 
considerações sobre esse tipo de investidura 
poética precisamente na sua interpretação da poesia 
baudelairiana. De início, tratar-se-ia para ele de algo 
próprio à poesia aurática: “Experimentar a aura de 
uma aparição significa investi-la com a capacidade 
de revidar o olhar”; mas, em seguida, a esse poder de 
investimento ele faz corresponder a própria atividade 
poética enquanto tal: “Essa investidura é uma fonte 
da poesia. Quando o homem, o animal ou um ser 
inanimado, investido assim pelo poeta, revida seu 
olhar, lança este olhar na distância; o olhar da natureza 
desperta sonha e lança o poeta em seu sonho”.15 Por 
isso mesmo, para Benjamin, na investidura poética 
não é o caso de simplesmente opor distanciamento e 
familiaridade, mas, ao contrário, de identificar uma 
interpenetração entre ambos, interpenetração esta posta 
justamente pelo distanciamento do olhar poético: 

Olhares poderiam agir de modo mais dominante 
quanto mais profunda a ausência daquele que 
olha, ausência que nele foi vencida. Nos olhos 

que espelham ela permanece inquebrantável. 
Justamente por isso esses olhos não conhecem 
nada de longe.16 

É essa interpenetração de distanciamento e, por 
este distanciamento, familiaridade que caracterizaria a 
alegoria baudelariana. Por isso, Benjamin termina por 
dizer que “Baudelaire introduziu na poesia, de forma 
memorável, o olhar carregado de distância como um 
olhar familiar”.17 Em Baudelaire, segundo o concebe 
Benjamin, essa investidura poética já não tem mais 
nada de aurática. A experiência da aura só pode se dar 
no interior da experiência da tradição, na qual o objeto 
olhado revida o olhar; mas Baudelaire, segundo a 
análise benjaminiana, inscreve sua poética exatamente 
no processo histórico da “desintegração da aura”, 
em que a experiência comunitária tradicional, pré-
moderna (que Benjamin nomeia de Erfahrung), deu 
lugar à vivência do indivíduo isolado das sociedades 
modernas (a Erlebnis). Como que o contrapondo aos 
surrealistas, Benjamin afirma que Baudelaire “indicou 
o preço que é preciso pagar para adquirir a sensação 
do moderno: a desintegração da aura na vivência do 
choque”.18

A experiência baudelairiana do choque se 
caracterizaria para Benjamin exatamente pela ação 
consciente que, frente às surpresas e aos inesperados 
da cidade moderna, “amortece” e “apara” o choque 
e o impede, em linguagem freudiana, de tornar-se 
“trauma”. “Baudelaire abraçou como sua causa aparar 
os choques, de onde quer que proviessem, com seu 
ser espiritual e físico”, diz Benjamin; sua esgrima 
poética teria sido uma “resistência, uma defesa ao 
choque” (Chockabwehr).19 Nessa análise da poesia 
baudelairiana, Benjamin mantém aqui um diálogo 
privilegiado e central com Além do princípio do 
prazer, de Freud. Com base neste, ele explica que o 
amortecimento consciente do choque “emprestaria ao 
evento que o provoca o caráter de vivência [Erlebnis] 
em sentido estrito”; mas, ao assim fazer, “o tornaria 
estéril para a experiência poética [dichterische 
Erfahrung]”. Se é assim, então o que tornaria possível a 
poética de Baudelaire? Segundo Benjamin, justamente 

14	 C. Baudelaire, Salon de 1859. In: Œuvres complètes. Paris: Robert Lafont, 1980, p. 755.
15	 Benjamin, W. Sobre alguns temas em Baudelaire, p. 140 (incluindo nota de rodapé), trad. levemente modificada; Über einige Motive bei Baudelaire. 

Gesammelte Schriften, I-2. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1991, p. 646-647.
16	 Ibidem, p. 141, tradução modificada; GS I-2, p. 648.
17	 Ibidem, p. 141-142; GS I-2, p. 649.
18	 Ibidem, p. 145, trad. levemente modificada; GS I-2, p. 653.  
19	 Ibidem, p. 111; GS I-2, p. 616.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.104

João Emiliano Fortaleza de Aquino

“um alto grau de conscientização”, que “despertaria 
a representação de um plano, que estava em sua 
elaboração na obra”. Toda a poesia de Baudelaire teria 
como razão de estado “a emancipação com respeito às 
vivências”.20

Nossa afirmação de que essas considerações 
acerca de Baudelaire constituem uma possível 
contraposição aos surrealistas – que também buscavam, 
como vimos em Aragon, uma experiência com o 
“sentimento moderno da existência” – se explica com 
base na crítica que Benjamin dirige a Aragon. Nas 
assim chamadas “Primeiras notas”, Benjamin afirma: 

No domínio histórico, nós estamos educados na 
romântica visão-à-distância. É importante prestar 
contas da herança imediatamente transmitida. 
Mas ainda, é cedo, por exemplo, para colecionar. 
Uma consciência [reflexão, Besinnung] 
materialista, concreta do mais próximo é exigida. 
Uma “mitologia”, como diz Aragon, empurra as 
coisas de novo para longe. Apenas a explicação 
do que nos é aparentado, do que nos condiciona 
é importante. O século XIX, para falar como os 
surrealistas, são os ruídos que intervêm em nosso 
sonho, os quais nós interpretamos no despertar 
[Erwachen]. (Co 5, trad. modificada).21

Antes de tudo, esse fragmento apresenta uma 
crítica à concepção romântica da história, que, segundo 
Benjamin, constitui uma “visão-à-distância”, sendo o 
problema da posição de Aragon na sua figuração da 
experiência com o passado n’O camponês de Paris 
justamente o de ser solidário com tal concepção. Essa 
solidariedade se manifestaria na proposição de uma 
“mitologia”, que, enquanto tal, “empurra as coisas 
de novo para longe”; e “de novo” porque reporia a 
posição romântica. Em contraponto, Benjamin exige 
uma “reflexão/consciência materialista, concreta, 
do mais próximo”. Mas em que sentido a “mitologia 
moderna” de Aragon empurraria as coisas para longe, 
ao invés de pô-las em relação com o que nos é mais 
próximo, com o que nos condiciona? Se se leva 
em consideração a radical filiação da experiência 
surrealista à modernidade, ainda que seja uma filiação 
que se mantenha socialmente crítica, o que significaria 
este “empurrar as coisas para longe”? A resposta a essa 
questão parece estar no último período do fragmento, 

quando Benjamin, buscando ater-se – “como os 
surrealistas” – aos “ruídos que intervêm em nosso 
sonho”, afirma a necessidade de os interpretarmos 
no “despertar”. O caráter romântico (passadista) da 
mitologia proposta por Aragon estaria, segundo essa 
hipótese de leitura, em não se colocar a necessidade 
da interpretação das imagens oníricas, bem como a 
própria necessidade de saída do sonho pelo despertar. 
Essa hipótese de leitura parece ser confirmada por 
outro fragmento, em que Benjamin escreve:

Enquanto Aragon persevera no domínio do 
sonho, deve ser considerada aqui a constelação 
do Despertar [Erwachen]. Enquanto em 
Aragon permanece um elemento impressionista 
– a “mitologia” – [fazer responsável este 
impressionismo por muitos filosofemas sem 
teor do livro], trata-se aqui de uma dissolução 
[Auflösung] da “mitologia” no espaço da história. 
Isso, contudo, apenas pode acontecer através de 
um despertar [Erweckung] de um saber ainda-
não-consciente do Outrora. (Hº, 17, tradução 
modificada).

É a supervalorização surrealista do inconsciente 
e do sonho, ou da natureza onírica das imagens, o que 
– diferentemente do que ocorre com Baudelaire – 
“empurraria as coisas de novo para longe”, afastando-
nos do “que nos condiciona”: a saber, o passado mais 
recente. A temática do esquecimento do passado mais 
recente, Benjamin o mobiliza criticamente logo no 
início do exposé de 1935, relacionando-o às imagens 
da sociedade capitalista, que seriam imagens do desejo 
em que se interpenetram o novo e o velho: “emergem 
nessas imagens do desejo a expressa aspiração a afastar-
se do envelhecido (Veraltete) – que quer dizer, porém: 
do passado mais recente (Jüngstervergangene). Essas 
tendências remetem a fantasia imagética, que ergue 
seu impulso pelo Novo, de volta ao passado primevo 
(ou arcaico, Urvergangene)”.22

A postura surrealista de superestimação do 
inconsciente e do sonho se afastaria do trato crítico 
com o que nos condiciona, com o passado mais recente, 
porque não combateria essa tendência das próprias 
relações sociais capitalistas, que, em sua interpenetração 
do moderno e do arcaico, da novidade e do eternamente 
o mesmo, nos afastam constantemente do presente e, 

20	 Ibidem, p. 110, trad. levemente modificada; GS I-2, p. 614-615.
21	 As citações das notas das Passagens, cotejadas com a edição alemã do Passagen-Werk, receberão suas referências, entre parênteses, no corpo do texto, 

indicados aí a letra do caderno e o número do fragmento.
22	 Benjamin, W. Passagens, p. 41, tradução modificada; Das Passagen-Werke, p. 46-47.



105Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.

“Dissolução da ‘mitologia’ no espaço da história”: Notas sobre o surrealismo, o sonho e o despertar em Walter Benjamin

portanto, do passado próximo. Este afastamento se 
dá, nas relações mercantis, pela dialética da novidade 
da mercadoria que, ultrapassando o “envelhecido”, o 
recentemente passado, reafirma assim o eterno retorno 
do mesmo: as mesmas relações sociais, a mesma 
forma-mercadoria. Na dupla recusa do presente e do 
passado mais recente, se reafirmaria o passado arcaico, 
que, na transposição materialista que Benjamin faz das 
categorias psicanalíticas, é a própria forma-mercadoria, 
as próprias relações sociais capitalistas. Seria desse 
modo que as relações capitalistas sintetizariam 
antagonicamente (mas também, ambiguamente) 
o moderno e o arcaico na própria novidade. Essas 
imagens do desejo, imagens ambíguas (como é toda 
imagem), pois oníricas, Benjamin as deseja interpretar, 
colocá-las sob a perspectiva do “despertar”, a partir do 
qual possa emergir “um saber ainda-não-consciente 
do outrora” (isto é, do passado próximo que nos 
condiciona e nos explica).

Em outros termos, é a subestimação da 
interpretação consciente dos “ruídos” da experiência 
social onírica, ruídos que, no entanto, eles valorizam, 
que – aos olhos de Benjamin – coloca os surrealistas 
numa posição não suficientemente crítica no seu trato 
com as imagens do passado próximo. Se em Baudelaire 
encontramos uma dialética em que o olhar, lançado 
na distância pelo objeto olhado, traz para perto este 
mesmo objeto (a rigor, é isso que constitui a alegoria 
baudelairiana), nos surrealistas haveria a permanência 
do objeto num distanciamento que o impede de vir 
ao presente, pela ação consciente que intercede no 
choque.

Considerações finais

Na análise benjaminiana, o surrealismo manteria, 
assim, uma ambigüidade fundamental, correspondente 
àquela que acima descrevemos. Referindo-se não mais 
a Aragon, mas ao Nadja de Breton, Benjamin saúda 
no surrealismo o “truque” – “seria mais honesto falar 
em truque do que em método” – de “trocar o olhar 
histórico sobre o passado por um olhar político”.23 Essa 
interpretação ele a baseia na metáfora de Apollinaire, 

que compara o poeta a um “porta-chaves feérico”, que 
convida os túmulos, os mortos “a entrar no mundo de 
hoje”. Breton o faz, nas palavras de Benjamin, porque 
“está mais perto das coisas de que Nadja está perto, 
que dela mesma”. E explica:

Quais as coisas de que ele está perto? Para o 
surrealismo, nada mais pode ser mais revelador 
que a lista canônica desses objetos. Onde começar? 
Ele pode orgulhar-se de uma surpreendente 
descoberta. Foi o primeiro a ter pressentido 
as energias revolucionárias que transparecem 
no “envelhecido” [Veraltetes], nas primeiras 
construções de ferro, nas primeiras construções 
fabris, nas primeiras fotografias, nos objetos que 
começam a extinguir-se, nos pianos de cauda, 
nas roupas de mais de cinco anos, nos locais 
mundanos, quando a moda começa a abandoná-
los. Esses autores compreenderam melhor 
que ninguém a relação entres esses objetos e 
a revolução. [...] [Breton e Nadja] conduzem 
à explosão as imensas forças “atmosféricas” 
ocultas nessas coisas.24

Antecipando algo cujo significado só fica claro 
se pusermos os olhos sobre as “primeiras notas”, 
Benjamin escreve que no “centro desse mundo de 
coisas está o mais onírico dos objetos, a própria 
cidade de Paris”; ao que acrescenta, formulando com 
mais exatidão o que para ele significa “trocar o olhar 
histórico sobre o passado por um olhar político”: 
“mas somente a revolta desvenda inteiramente o seu 
rosto surrealista”.25 Essa revolta, a que os surrealistas 
se entregaram por inteiros, não seria ainda suficiente 
se mantida nos marcos da embriaguez (melhor seria 
dizer, a embriaguez onírica). “Sabemos que um 
elemento de embriaguez está presente em cada ato 
revolucionário, mas isso não basta”, diz Benjamin; e 
acrescenta algumas linhas depois: “De nada nos serve a 
tentativa patética ou fanática de apontar no enigmático 
o seu lado enigmático”.26 O que se tornaria necessário, 
nesta troca do olhar histórico sobre o passado por um 
olhar político no presente, seria submeter as ambíguas 
imagens oníricas à interpretação desperta, ou ainda, 
“dissolver a mitologia no espaço da história”. Isso quer 
dizer que o espaço da história é unicamente o presente, 

23	 Benjamin, W. O surrealismo. O último instante da inteligência européia. In: Obras escolhidas, I. Trad. bras. Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 
1993, p. 26; Der Sürrealismus. Die letzte Momentaufnahme der europäischen Intelligenz. Gesammelte Schriften, II-1. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Verlag, 1991, p. 300.

24	 Ibidem, p. 25; GS, II-1, p. 299-300.
25	 Ibidem, p. 26; GS, II-1, p. 300.
26	 Ibidem, p. 32 e 33; GS, II-1, p. 307.



Rev. Humanidades, Fortaleza, v. 23, n. 2, p. 99-106, jul./dez. 2008.106

João Emiliano Fortaleza de Aquino

o “mundo de hoje”, para o qual os mortos devem ser 
convidados “a entrar”. Assim somente “o agora [se 
torna] a imagem mais íntima do Outrora” (Oº, 81).

Referências

ADORNO, Theodor. Prismas. Tradução de Augustin 
Wernet e Jorge Mattos Brito de Almeida. São Paulo: 
Ática, 1998.  

ARAGON, Louis. O camponês de Paris. Tradução de 
Flávia Nascimento. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

BAUDELAIRE, Charles. Salon de 1859. Paris: Robert 
Lafont, 1980. (Œuvres complètes).

BENJAMIN, Walter. Correspondances. Organizado 
por G. Scholem e T. Adorno. Tradução de Guy  
Petitdemange. Paris: Aubier Montagne, 1979. 2 t.

BENJAMIN, Walter. Passagens. Tradução de Irene 
Aron e Cleonice P. B. Mourão. Belo Horizonte: Ed. da 
UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São 
Paulo, 2006.

BENJAMIN, Walter. Das Passagen-Werk. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp Verlag, 1982. (Gesammelte 
Schriften, v. V, t. 1/2).

BENJAMIN, Walter. Sobre alguns temas em 
Baudelaire. Tradução de José Carlos Martins Barbosa 
e Hemerson Alves Baptista. São Paulo: Brasiliense, 
1989. (Obras escolhidas, III).

BENJAMIN, Walter. O surrealismo: o último instante 
da inteligência européia. Tradução de Sérgio Paulo 
Rouanet. 6. ed. São Paulo: Brasiliense, 1993. (Obras 
escolhidas, I).

BENJAMIN, Walter. Der Sürrealismus: die Letzte 
Momentaufnahme der Europäischen Intelligenz: 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1991. 
(Gesammelte Schriften, v. II, t. 1)

BENJAMIN, Walter. Über einige Motive bei 
Baudelaire. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 
1991. (Gesammelte Schriften, v. II, t. 2).

GAGNEBIN, Jeanne-Marie. De uma estética da 
visibilidade a uma estética da tatibilidade em W. 
Benjamin. In: COUTO, E. S.; DAMIÃO, C. M. (Org.). 
Walter Benjamin: formas de percepção estética da 
modernidade. Salvador: Quarteto, 2008. p. 105-125. 

LÖWY, Michael. Romper a gaiola de aço. In: A 
ESTRELA da manhã: surrealismo e marxismo. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. p. 7-19. 

 


