Uma zoologia de Jorge Luis Borges

One zoology from Jorge Luis Borges

Eduardo Jorge de Oliveira'

Resumo

Este texto aborda a relacdo do escritor argentino Jorge Luis Borges com a tradi¢@o de bestiarios
medievais europeus e a implicacdo estética e politica desta questdo para a América Latina.

Palavras-chave: Bestidrios. Jorge Luis Borges. América Latina.

Abstract

This paper approaches the relationship of the Argentinian writer Jorge Luis Borges with the
tradition of the medieval Europeans bestiaries and the aesthetic and political implications of
this matter regarding Latin America.

Keywords: Bestiaries. Jorge Luis Borges. Latin America.

Introducao

A leitura desenvolvida neste texto, a partir de Jorge Luis Borges, atravessa
a questdo da retomada, pelo escritor argentino, de um género literario muito
difundido na Idade Média, os bestidrios, publicagdes andonimas, geralmente
desenvolvidas por monges copistas, em conjunto com artesdos da escrita. A
elaboracdo de um “bestiario” de autor, inicialmente marcado pelo Manual
de zoologia fantastica, em 1957, e, posteriormente, com O livro dos seres
imagindrios, em 1974, ¢ um dado anacronico para a proliferagao desse “género”
em toda a América Latina. Como precursor, Borges se apropria de toda uma
tradi¢do europeia, na qual estdo incluidos os proprios relatos etnograficos de
viajantes europeus. Entretanto, ¢ sobretudo com a propria tradi¢do de diversas
literaturas que Borges dara vida aos seus bestiarios, ambos, escritos em parceria
com Margarita Guerrero. Assim, Borges e Guerrero entrelagam estética e politica
nos caminhos bifurcados da América Latina.

' Graduado em Jornalismo pela UNIFOR. Mestrando em Estudos Literarios (Teoria da Literatura) pela

Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) e bolsista da Capes. E-mail: posedue@gmail.com.

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



Uma zoologia de Jorge Luis Borges 183

1. O livro infinito e os bestiarios

O Manual de zoologia fantdstica, publicado em 1957, ¢ um livro que
precede O livio dos seres imaginarios (1974), ou seja, com a ampliagdo do
Manual de zoologia fantdstica, chegamos a O livro dos seres imagindrios’. Tal
ampliagdo, que poderia nos remeter a propria ideia de uma Biblioteca de Babel,
¢ justificada pelo autor no prélogo do livro de 1974, onde se 1&: “Um livro desta
indole € necessariamente incompleto; cada nova edi¢do é o nucleo de edi¢des
futuras, que podem multiplicar-se ao infinito” (BORGES, 2006, p. 13).

Os acréscimos de outros seres ao original Manual de zoologia fantastica
justificam até mesmo a mudanga de titulo, O livio dos seres imagindrios, no qual
entram pigmeus, gnomos outras variedades de dragdes e até mesmo animais
sonhados por escritores como Franz Kafka e Edgar Allan Poe. Dai que, no
referido prologo, Borges mencione sucintamente a ideia de uma quase totalidade
em torno da locucdo “seres imaginarios” contida em seu livro:

O nome deste livro justificaria a inclusdo do principe Hamlet,
do ponto, da linha, da superficie, do hipercubo, de todas as
palavras genéticas e, talvez, de cada um de nos e da divindade.
Em suma, quase do universo. Ativemo-nos, contudo, ao
que imediatamente sugere a locucdo ‘“‘seres imaginarios”,
compilamos um manual dos estranhos entes que engendrou, ao
longo do tempo e do espaco, a fantasia dos homens (BORGES,
20006, p. 13).

Borges ¢ muito preciso quando utiliza o termo “fantasia dos homens”
engendrado por “seres imaginarios”, estes seres que pertencem a toda uma
tradigdo de bestiarios da Idade Média. Com relagdo aos bestiarios medievais,
a leitura de Virginia Naughton sobre esses livros aqui nos ¢ fundamental para
compreender a citagdo do pequeno trecho do autor argentino e para nos ajudar a
pensar em uma defini¢do de bestiario:

El “bestiario” constituye uno de los topicos alegoricos fundamentales de
la Edad Media, y a partir de su lectura es posible reconstruir las relaciones que
el hombre medieval mantenia con la naturaleza, y al mismo tiempo nos permite
localizar su posicion en el esquema general de las cosas creadas. Junto a esta
zoologia simbolica, debe situarse también aquella medicina imaginaria, y al
igual que los bestiarios, la base de su credibilidad y amplia aceptacion surgia de
combinar algunas observaciones empiricas con propositos morales y religiosos,

2 Ambos os livros foram escritos em parceria com Margarita Guerrero.

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



184 Eduardo Jorge de Oliveira

y todo ello, en el marco de una profusa y abundante imagineria (NAUGHTON,
2005, p. 18).

Os bestiarios medievais, originalmente, tinham uma fungdo pedagogica,
chegando mesmo a serem conhecidos como a biblia dos pobres (PERADEJORDI,
2000, p. 10), justamente porque também serviram de suporte para o ensino moral
e religioso. Mary del Priore, em Esquecidos por Deus, fala brevemente sobre o
assunto:

O importante ¢ que, além de enfeitar capitéis, porticos e
iluminuras, os monstros passaram a encontrar seu lugar em
bestiarios — livros que somavam historias e descricdes de
animais verdadeiros e imaginarios -, fazendo com que a
erudigdo enciclopédica e o pensamento religioso se reunissem.
Nesses bestiarios, a énfase na moralidade, apregoada pela Igreja
catodlica, passa a dar novo sentido alegorico aos monstros. Vale
ainda lembrar que o método de interpretagdo que consistia em
emprestar a teratologia um sentido edificante remonta pelo
menos aos estodicos. Seu ardente desejo de conciliar a filosofia
com a religido popular os conduziu a buscar nas entidades
mitologicas um significado espiritual; e em suas aventuras um
ensinamento sobre os bons costumes (PRIORE, 2000, p.27-
28).

Maria Esther Maciel, em O animal escrito (2008), ressalta que o ensino
moral ndo era a Gnica “fung@o” do bestiario enquanto género, ja que este ia além
do texto moralizante ao erdtico, ao religioso, ao satirico (MACIEL, 2008, p.
13). O bestiario ¢, inclusive, considerado um trabalho sério de histdria natural e
era uma base fundadora do conhecimento da biologia. O primeiro bestiario de
que se tem noticia data do século IV de nossa era, O fisiélogo. Considerado o
ancestral dos bestiarios medievais, esse manuscrito foi copiado de séculos em
séculos. Juli Peradejordi, na introdugdo de uma das edi¢des de O fisiologo, nos
da algumas origens para esse manuscrito. Escrito em grego, provavelmente em
Alexandria, o “autor” se utiliza de fontes indianas, judaicas e egipcias, além de
autores como Herddoto e San Isidoro de Sevilha. Peradejordi ainda atenta para
as possibilidades de uma identificacdo deste “autor”:

Pysiologus, “el Naturalista”, autor de este Bestiario/Lapidario,
es de hecho un compilador que bebe tanto en las fuentes paganas
como en el texto biblico o en los Padres de la Iglesia. No se
sabe a ciéncia cierta quién era este personaje y se han barajado
diversos autores para los varios Fisiologos que han llegado
hasta nosotros. Entre los posibles autores de los Bestiarios
contamos con personajes como san Basilio, san Jerdnimo o san
Juan Criséstomo (PERADEJORDI, 2000, p. 10).

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



Uma zoologia de Jorge Luis Borges 185

A compilacdo de textos oriundos de fontes pagds e biblicas torna os
bestiarios livros com diversos significados, pois além de exercer uma influéncia
pedagdgica por conta das exegeses biblicas, os textos também trazem um
determinado saber natural. Dai que o fisidlogo também signifique aquele que
possui o conhecimento (logos) da natureza (physis) (PERADEJORDI, 2000,
p-10). E essa mentalidade se prolongara por toda a Idade Média, ja que, afinal, a
criacdo de Deus, a natureza, ¢ seu reflexo.

Em Book of the beasts, organizado por T.H. White, existe um estudo
que entra em consenso com a leitura do bestiario como uma das bases para o
conhecimento do mundo natural, e White ainda nos fala dessa tradi¢do de livros
“sem autor” que se estende por toda a literatura:

There is no particular author of a bestiary. It is a compilation,
a kind of naturalist’s scrapbook, which has grown with the
additions of several hands. Its sources go back to the most
distant past, to the Fathers of the Church, to Rome, to Greece,
to Egypt, to mytology, ultimately to oral tradition which must
have been contemporary with the caves of cromagnon. Its
influence has extended throughout literature, and, as has been
seen in the Notes, country people are still repeating some of its
saws (WHITE, 1956, 231).

A ideia do bestiario como um album de recortes naturalista ¢ muito
interessante para pensarmos esse tipo de livro que nasce hibrido pela propria
natureza. E com essas reflexdes vamos chegar a Michel Foucault, que toma a
historia natural como a nomeacao do visivel (FOUCAULT, 2007, p. 181), por
considerar que, quando os naturalistas pensavam em decifrar a natureza, se
aproximar de um conhecimento natural (e até, por conseguinte se aproximarem
do conhecimento de Deus), eles, na verdade, estavam iniciando uma teoria
das palavras. Desta maneira, pensamos em nosso projeto que os bestiarios,
ao lidarem com o mundo natural por via da linguagem, tornando o visivel e o
invisivel transcritos, tornaram-se um “género” literario que se perpetua até hoje,
agora com um recorte autoral, em que diversos escritores dialogam de maneira
criativa com os textos anteriores.

Ressaltamos que, dentro do campo da literatura latino-americana, Jorge
Luis Borges foi o precursor na utilizagdo de bestiarios com um interesse explicito
pelo didlogo criativo com essa tradig¢@o, tendo, inclusive, deflagrado entre os
escritores do século XX um certo interesse por esses livros medievos, como

mais uma vez explica Virginia Naughton:

En nuestra época, el interés por los bestiarios se ha renovado
gracias a las expresiones estéticas y literarias que lo han tomado
por objeto. Entre ellas, la admirable Zoologia Fantastica

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



186 Eduardo Jorge de Oliveira

de Borges, nuestro mayor escritor, y otras contribuciones
procedentes de la musica, la pintura y la escultura. Y si bien en
el hombre medieval la dimension de “lo maravilloso” formaba
parte de lo cotidiano, en nuestro tiempo lo interrumpe, lo
subvierte, para abrir asi un espacio misterioso y recondito, y tal
vez en ello resida el interés renovado por aquellas descripciones
fantasticas (NAUGHTON, 2005, p. 22).

Os bestiarios, portanto, nos parecem, hoje, por natureza borgianos.
Como se uma determinada ordem genealdgica da criacdo, posta em duvida
diversas vezes por Borges, também se sucedesse diante da propria rede ficcional
articulada pelo autor no seu Manual de zoologia fantastica e em O livro dos seres
imaginarios.

Alexandre Eulalio, um ano apds o langamento do Manual de zoologia
fantastica, publica um artigo no Diario de Noticias, de Porto Alegre, em 1958,
reeditado no livro organizado por Jorge Schwartz, Borges no Brasil, de 2001.
Na conclusdo desse artigo, Eulalio encontra no Borges compilador o Borges
inventor:

Tal pode ser o desafio do comovido zodlogo Jorge Luis
Borges, que nessa fauna tdo eloqiiente encontra alguns
dos melhores pretextos da sua obra. Porque estd presente
neste livro, aparentemente fatil e sem maior conseqiiéncia,
o escritor de imaginagdo ardente, bom leitor e seguro, das
principais literaturas do mundo, que, numa compilacdo de
invengdes alheias, revela-se (confirma-se) insuperavel inventor
(SCHWARTZ, 2001, p. 297).

Como um compilador-inventor, Borges torna-se, portanto, uma referéncia
mundial em termos de suas insolitas classificagdes (e agrupamentos), € o Manual
de zoologia fantdstica é significativo ndo so para a literatura latino-americana
e suas relacdes com os animais e outros seres, como também faz parte de uma
obra fundamental para o pensamento nas ciéncias humanas da segunda metade
do século XX.

2. Os zoolégicos de Borges

Vale lembrar que, no prefacio ao Manual de zoologia fantdstica, Borges
faz uma outra classificagdo singular, afirmando a existéncia de dois tipos de
zooldgicos: um jardim zooldgico da realidade e um jardim zooldgico das
mitologias (BORGES, 1984, p. 8). Para ele, um monstro (pertencente ao jardim
zoologico das mitologias) ndo € outra coisa que uma combinacdo de elementos

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



Uma zoologia de Jorge Luis Borges 187

de seres reais e que as possibilidades da arte combinatéria lidam com o infinito
(BORGES, 1984, p.8).

Borges, ao lidar com esta divisdo dos zooldgicos, vai tratar do primeiro,
o zoologico da realidade, mencionando que para uma crianga que descobre o
mundo animal, um camelo, por exemplo, ndo é mais estranho que o espelho, a
agua ou as escadas (BORGES, 1984, p.7). Ainda os objetos inseridos na nossa
cultura tais como brinquedos, especificamente bichos de pelucia ou ilustragdes
de enciclopédias, para o autor argentino, preparam essa crianga para ver sem
horror o animal do zoolodgico: Ademds, el tigre de trapo y el tigre de las figuras
de la enciclopedia lo han preparado para ver sin horror al tigre de carne y hueso
(BORGES, 1984, p.7). E Borges prossegue com este zoologico da realidade:

Platon (si terciara en esta investigacion) nos diria que el nifio
ya ha visto al tigre, en el mundo anterior de los arquetipos,
y que ahora al verlo lo reconoce. Schopenhauer (aun mas
asombrosamente) diria que el nino mira sin horror a los tigres
porque no ignora que ¢l es los tigres y los tigres son €l o, mejor
dicho, que los tigres y ¢l son de una misma esencia, la Voluntad
(BORGES, 1984, p. 7).

Por outro lado, o jardim zooldgico das mitologias deveria exceder o
primeiro, pois sua fauna é de esfinges, grifos, centauros. Neste jardim, podemos
construir um nimero indefinido de monstros, afirma Borges, mas a quantidade ndo
¢ consideravel porque sdo poucos que realmente podem trabalhar na imaginagao
das pessoas (BORGES, 1984, p.8). E assim encerra Borges seu prologo,
afirmando que a zoologia dos sonhos ¢ mais pobre que a zoologia de Deus.

Mesmo com esta diferenciagdo, a diivida entre o que pertence a um jardim
zoologico da realidade e ao jardim zooldgico das mitologias, para o leitor de
Borges, ¢ um dos elementos ficcionais de suma importancia. Lyslei Nascimento,
no texto “Monstros no arquivo”, trata de uma questao pertinente a leitura do
prologo de O livro dos seres imaginarios:

Sob o signo da ironia, podemos ler, também, outro exemplo
da obsessdo de Borges pelos catidlogos e listas, mais
especificamente em O livro dos seres imaginarios, publicado
em 1974. Os prologos, os prefacios, as notas de pé de pagina,
que normalmente servem para auxiliar a leitura ou referendar
a escrita, sdo, no entanto, em Borges, em sua maioria, falsos,
dissimulados ou adulterados. Entdo, antes perturbam do que
guiam o leitor. O prélogo de O livro dos seres imaginarios
abre, assim, uma possibilidade de instrucdo de leitura
(NASCIMENTO, 2007, p. 70).

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



188 Eduardo Jorge de Oliveira

Ler agora essas zoologias de Borges com uma ateng@o aos artificios de
linguagem utilizado pelo escritor argentino ¢ uma questdo fundamental para se
compreender a composi¢do dos agrupamentos de animais reais e imaginarios
contidos nas zoologias borgianas.

O fato de o autor agrupar animais em uma subita vizinhang¢a sem relagao,
para nos valer do pensamento de Michel Foucault, pode nos deixar ainda mais
surpreendidos, como se, tanto no Manual de zoologia fantastica quanto em O
livro dos seres imaginarios, — presenciassemos a ampliacao de sua insolita lista
de animais da apocrifa enciclopédia chinesa mencionada em O idioma analitico
de John Wilkins, que citamos aqui:

os animais se dividem em (a) pertencentes ao imperador, (b)
embalsamados, (c) amestrados, (d) leitdes, (e) sereias, (f)
fabulosos, (g) caes soltos, (h) incluidos nesta classificacao, (i)
que se agitam como loucos, (j) inumeraveis, (k) desenhados
com um finissimo pincel de pélo de camelo, (1) etcétera, (m)
que acabam de quebrar o vaso, (n) que de longe parecem
moscas. (BORGES, 1999, p. 94).

Dentro deste fragmento parece que encontramos todo o projeto zoolatra
borgiano e que todos os seres catalogados em seus livros aqui estudados estdo
contidos dentro deste pequeno, mas infinito verbete da enciclopédia chinesa.

Em Borges a vida de cada um destes animais se articula com sua escrita.
Um bom exemplo disso € o “macaco da tinta”, presente tanto no Manual de
zoologia fantastica quanto em O livro dos seres imaginadrios:

Este animal existe em abundancia nas regides do Norte e tem
quatro ou cinco polegadas de comprimento; ¢ dotado de um
instinto curioso; os olhos sdo como cornalinas e o pélo € negro
azeviche, sedoso e flexivel, macio como uma almofada. E muito
aficionado a tinta nanquim e, quando as pessoas escrevem,
senta-se com as maos uma sobre a outra e as pernas cruzadas,
esperando que tenham terminado, e bebe o que sobra da tinta.
Depois volta a sentar-se de cocoras e fica tranqiiillo (BORGES,
2006, p. 110).

Com o “macaco da tinta”, Borges cria uma metafora do animal no plano
do texto. Pois dentro desse plano de escrita, além do macaco, todos os animais
nos livros do escritor argentino aqui estudados bebem dessa tinta, alimentando-
se da sua escrita e de outros textos anteriores, tais como os bestiarios medievais.

O escritor reitera ainda o carater de miscelanea ao sugerir ao leitor que O
livro dos seres imagindrios nao possui o ritmo de uma leitura ininterrupta:

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



Uma zoologia de Jorge Luis Borges 189

Como todas as miscelaneas, como os inesgotaveis volumes
de Robert Burton, de Fraser ou de Plinio, O livio dos Seres
Imagindrios ndo foi escrito para uma leitura ininterrupta.
Desejariamos que os curiosos o freqiientassem como quem
brinca com as formas variaveis que revela um caleidoscopio
(BORGES, 2006, p. 13).

O pequeno volume do Manual de zoologia fantadstica e, por conseguinte,
O livro dos seres imaginarios, por possibilitarem a analogia as formas variaveis
de um caleidoscopio, sugerem aqui uma espécie de “biblioteca de Babel”, ja que
a imagem desse conjunto de livros nos remete ao infinito. Justamente Borges
defende a natureza infinita destes livros ainda no prologo de O livro dos seres
imagindrios, ao afirmar que “um livro desta indole é necessariamente incompleto;
cada nova edi¢do ¢ o nucleo de edigdes futuras, que podem multiplicar-se ao
infinito” (BORGES, 2006, p.13). Assim se articulam ambos os livros do escritor
argentino, incompletos e em dire¢do ao infinito.

3. Em direcao as heterotopias

Sylvia Molloy (apud BORGES, 2006), no prefacio do Livro dos seres
imaginarios, faz algo semelhante ao retomar o proélogo do Manual de Zoologia
Fantastica, de Borges. Ela recupera do prélogo do primeiro livro justamente o
momento em que, uma vez crianga, ndo s6 Borges, mas cada um de nds, pela
primeira vez, diante do “espetaculo” de um jardim zooldgico, nos deparamos
com animais nunca antes vistos (BORGES, 2006, p.9). Entdo, retomando a
animalidade que habita cada um de nds, ela mostra que as visitas ao zooldgico,
muitas vezes, representam o nosso assombro diante do outro (o animal). Portanto,
¢ a literatura o espaco privilegiado para essa animalidade humana que se sustenta
ndo apenas em termos de metaforas ou de alguma figura de linguagem outra,
mas por intermédio do artificio ficcional, em que a pele do escritor torna-se
outra. O escritor torna-se outro tal como “Baldanders”, esse ser cujo nome pode
ser traduzido por Ja diferente ou ja outro. Por esse Jd outro, assim estd em O
livro dos seres imaginarios:

Em um bosque, o protagonista depara com uma estatua de
pedra, que lhe parece o idolo de algum velho templo germanico.
Toca-a e a estatua lhe diz que ¢ Baldanders e assume as formas
de um homem, de um carvalho, de uma porca, de um salsichdo,
de um prado coberto de trevo, de esterco, de uma flor, de um
ramo florido, de uma amoreira, de uma tapegaria de seda, de
muitas outras coisas e seres, € entdo, novamente, de um homem
(BORGES, GUERREIRO, 2006, p.194).

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



190 Eduardo Jorge de Oliveira

A partir dessa ideia de Jd outro, retomamos a questdo do “riso
desconcertante” colocada pelo filosofo Michel Foucault, tal como foi tratada
por Silviano Santiago, para quem esse “outro”, a China contida na enciclopédia
borgiana, é também a América Latina: “A China é o melhor palco metaférico e
incendidrio para o exotismo por exceléncia deste Outro-do-Ocidente-dentro-do-
Ocidente, que é a América Latina” (SANTIAGO, 1998, p.32).

E com essa leitura que Lyslei Nascimento também aborda essa questdo
em um plano politico da América Latina:

Silviano Santiago, em “A ameaga do lobisomem”, lembra essas
paginas introdutdrias de As palavras e as coisas, destacando
que a enciclopédia chinesa, com sua classificagao divergente de
ordem instituida, duplica antigas leituras europ€ias das culturas
colonizadas e acabam sendo responsaveis por uma das mais
candnicas leituras do escritor argentino, porque reencenam e
rearfimam o teor exdtico e estranho para a condi¢@o latino-
americana (NASCIMENTO, 2007, p. 67).

Assim, o “Baldanders”, contido em ambas zoologias de Borges, também
representa este “ja outro” que tanto se metamorforseia, como a América Latina.
E por isso pensar essa zoologia também passa pelo plano estético e politico.

Jacques Ranciere, em A Partilha do Sensivel (2005), de uma outra
maneira, aborda estes outros lugares que foram instaurados por Michel Foucault
a partir da leitura de Borges, quando afirma que as “ficcdes” da arte e da politica
sdo, portanto, heterotopias mais do que utopias (RANCIERE, 2005, p.62).

Retomando a discussao e partindo para uma leitura no campo do politico,
esse outro lugar foi muito bem definido como heterotopias® por Michel Foucault,
no prefacio de seu livro As palavras e as coisas, no qual o filosofo francés
identificou na apoécrifa enciclopédia chinesa apresentada por Borges em “El
idioma analitico de John Wilkins” ndo apenas uma nova zoologia, como também
uma distor¢do dos procedimentos legitimados de classificagdo (FOUCAULT,
2000, p. XIV). Assim inicia Michel Foucault:

Foucault discorre sobre a questdo das heterotopias, encontradas com tanta freqiiéncia em Borges:
As heterotopias inquietam, sem diivida porque solapam secretamente a linguagem, porque impedem
de nomear isto e aquilo, porque arruinam de antemao a “sintaxe”, e ndo somente aquela que constroi
as frases — aquela, menos manifesta, que autoriza “manter juntos” (ao lado e em frente umas das
outras) as palavras e as coisas (2007, p. XIII). E nessa questdo que iremos tratar no decorrer de
nossa pesquisa vamos trabalhar com a contraposic¢ao de utopia e heterotopia a partir da linguagem de
Borges, onde Foucault vai lidar com fabulas e discursos permitidos pela utopia e existindo como uma
“linha reta da linguagem”.

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



Uma zoologia de Jorge Luis Borges 191

Este livro nasceu de um texto de Borges. Do riso que, com
sua leitura, perturba todas as familiaridades do pensamento
— do nosso: daquele que tem nossa idade e nossa geografia -,
abalando todas as superficies ordenadas e todos os planos que
tornam sensata para nds a profusdo dos seres, fazendo vacilar e
inquietando, por muito tempo, nossa pratica milenar do Mesmo
e do Outro (FOUCAULT, 2007, p. IX).

E esta perspectiva um tanto inquietante que Borges provoca ao romper
com os limites da classificacdo zoologica, desconcertando o pensamento europeu
e criando uma insolita taxonomia dentro de todo um imaginario da China. Até
porque, antes, na Europa ja era possivel ler classificagdes inquietantes como a
de Aldrovandi, escrita em 1642, que dividia monstros em: “1. Monstros simples
do lado superior; 2. simples do lado inferior; 3. reunidos segundo um eixo
vertical; 4. com a cabega oposta no mesmo didmetro; 5. por unido dos homens e
animais...” (GIL, 2006, p.76). Ou, ainda, uma outra classificacdo de monstros, a
de Isidoro de Sevilha:

1. Pelo tamanho; 2. Pela pequenez; 3. Defeito das partes;
4. Transformagdo de certas partes; 5. De todas as partes;
6. Deslocagdo das visceras; 7. Aderéncia das partes; 8.
Desenvolvimento precoce ou tardio das partes; 9. Unido dos
Géneros; 10. Varias deformidades (GIL, 2006, p. 76).

Mas a grande diferenga é que Borges deslocou todo esse imaginario para
a América Latina, este lugar outro, que inclusive traz todo o exotismo chinés,
como aponta Silviano Santiago em suas reflexdes, em 4 ameaca do lobisomem.
Jorge Luis Borges, partindo de bestiarios, atravessando relatos de viajantes entre
os séculos VXI e XVIII*, instaura elementos para diversos escritores retomarem
nao um projeto pessoal de literatura, mas dentro de um plano estético e politico
(aqui praticamente inseparaveis) toda uma apropriagdo de um heterotopos,
ou Outro-do-Ocidente-dentro-do-Ocidente, para nos valer ainda do termo
de Silviano Santiago e assim fazer do proprio gesto da escrita um lugar para
desestabilizar todo um saber classificatorio.

4 Sobre os relatos de viajantes, em um outro texto, pretendemos articular o imaginério destes bestiarios

europeus frente ao imaginario do novo mundo, das Américas e como a literatura latino-americana
tencionou e tenciona esta questao.

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



192 Eduardo Jorge de Oliveira

Referéncias

BORGES, Jorge Luis. O livro dos seres imagindrios. Tradugdo Carmen Vera
Cirne Lima. Sio Paulo: Globo, 2006.

BORGES, Jorge Luis; GUERRERO, Margarita. Manual de zoologia fantastica.
México, DF: Fondo de Cultura Econdmica, 1984.

BORGES, Jorge Luis. Obras completas. Rio de Janeiro: Globo, 1999. 2v.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Tradu¢do Salma Tannus. S&o
Paulo: Martins Fontes, 2007.

GIL, José. Monstros. Lisboa: Relogio D’ Agua, 2006.

MACIEL, Maria Esther. O animal escrito: um olhar sobre a zooliteratura
contemporanea. Sdo Paulo: Lumme, 2008.

NASCIMENTO, Lyslei. Monstros no arquivo. Esboco para uma teoria borgiana
dos monstros. In: JEHA, Julio. (Org.). Monstros e monstruosidades na literatura.
Belo Horizonte: UFMG, 2007, p.61-80

NAUGHTON, Virginia. Bestiario medieval. Buenos Aires: Quadrata, 2005.

PERADEJORDI, Juli. Prélogo. In: EL FISIOLOGO: bestiario medieval.
Barcelona: Obelisco, 2000. p. 7-12

PRIORE, Mary del. Esquecidos por Deus: monstros no mundo europeu e ibero-
americano (séculos XVI — XVIII). Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000.

RANCIERE, Jacques. 4 partilha do sensivel. Tradugdo Monica Costa Netto.
Sao Paulo: Ed. 34, 2005.

SANTIAGO, Silviano. A ameac¢a do lobisomem. Revista de Literatura
Comparada, Florianopolis, p. 31-44, 1991.

SCHWARTZ, Jorge. Borges no Brasil. Sdo Paulo: Unesp, 2001.
WHITE, T. H. The book of beasts. London: Readers Union, 1956.

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



