
Uma zoologia de Jorge Luis Borges
One zoology from Jorge Luis Borges

Eduardo Jorge de Oliveira1

Resumo

Este texto aborda a relação do escritor argentino Jorge Luis Borges com a tradição de bestiários 
medievais europeus e a implicação estética e política desta questão para a América Latina. 

Palavras-chave: Bestiários. Jorge Luis Borges. América Latina.

Abstract

This paper approaches the relationship of the Argentinian writer Jorge Luis Borges with the 
tradition of the medieval Europeans bestiaries and the aesthetic and political implications of 
this matter regarding Latin America. 

Keywords: Bestiaries. Jorge Luis Borges. Latin America. 

Introdução

A leitura desenvolvida neste texto, a partir de Jorge Luis Borges, atravessa 
a questão da retomada, pelo escritor argentino, de um gênero literário muito 
difundido na Idade Média, os bestiários, publicações anônimas, geralmente 
desenvolvidas por monges copistas, em conjunto com artesãos da escrita.  A 
elaboração de um “bestiário” de autor, inicialmente marcado pelo Manual 
de zoologia fantástica, em 1957, e, posteriormente, com O livro dos seres 
imaginários, em 1974, é um dado anacrônico para a proliferação desse “gênero” 
em toda a América Latina. Como precursor, Borges se apropria de toda uma 
tradição europeia, na qual estão incluídos os próprios relatos etnográficos de 
viajantes europeus. Entretanto, é sobretudo com a própria tradição de diversas 
literaturas que Borges dará vida aos seus bestiários, ambos, escritos em parceria 
com Margarita Guerrero. Assim, Borges e Guerrero entrelaçam estética e política 
nos caminhos bifurcados da América Latina.  

1	 Graduado em Jornalismo pela UNIFOR. Mestrando em Estudos Literários (Teoria da Literatura) pela 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) e bolsista da Capes. E-mail: posedue@gmail.com.

182

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009



183Uma zoologia de Jorge Luis Borges

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

1. O livro infinito e os bestiários

O Manual de zoologia fantástica, publicado em 1957, é um livro que 
precede O livro dos seres imaginários (1974), ou seja, com a ampliação do 
Manual de zoologia fantástica, chegamos a O livro dos seres imaginários2. Tal 
ampliação, que poderia nos remeter à própria ideia de uma Biblioteca de Babel, 
é justificada pelo autor no prólogo do livro de 1974, onde se lê: “Um livro desta 
índole é necessariamente incompleto; cada nova edição é o núcleo de edições 
futuras, que podem multiplicar-se ao infinito” (BORGES, 2006, p. 13).

Os acréscimos de outros seres ao original Manual de zoologia fantástica 
justificam até mesmo a mudança de título, O livro dos seres imaginários, no qual 
entram pigmeus, gnomos outras variedades de dragões e até mesmo animais 
sonhados por escritores como Franz Kafka e Edgar Allan Poe. Daí que, no 
referido prólogo, Borges mencione sucintamente a ideia de uma quase totalidade 
em torno da locução “seres imaginários” contida em seu livro: 

O nome deste livro justificaria a inclusão do príncipe Hamlet, 
do ponto, da linha, da superfície, do hipercubo, de todas as 
palavras genéticas e, talvez, de cada um de nós e da divindade. 
Em suma, quase do universo. Ativemo-nos, contudo, ao 
que imediatamente sugere a locução “seres imaginários”, 
compilamos um manual dos estranhos entes que engendrou, ao 
longo do tempo e do espaço, a fantasia dos homens (BORGES, 
2006, p. 13). 

Borges é muito preciso quando utiliza o termo “fantasia dos homens” 
engendrado por “seres imaginários”, estes seres que pertencem a toda uma 
tradição de bestiários da Idade Média. Com relação aos bestiários medievais, 
a leitura de Virginia Naughton sobre esses livros aqui nos é fundamental para 
compreender a citação do pequeno trecho do autor argentino e para nos ajudar a 
pensar em uma definição de bestiário: 

El “bestiario” constituye uno de los tópicos alegóricos fundamentales de 
la Edad Media, y a partir de su lectura es posible reconstruir las relaciones que 
el hombre medieval mantenía con la naturaleza, y al mismo tiempo nos permite 
localizar su posición en el esquema general de las cosas creadas. Junto a esta 
zoología simbólica, debe situarse también aquella medicina imaginaria, y al 
igual que los bestiarios, la base de su credibilidad y amplia aceptación surgía de 
combinar algunas observaciones empíricas con propósitos morales y religiosos, 

2	  Ambos os livros foram escritos em parceria com Margarita Guerrero. 



184 Eduardo Jorge de Oliveira

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

y todo ello, en el marco de una profusa y abundante imaginería (NAUGHTON,  
2005, p. 18). 

Os bestiários medievais, originalmente, tinham uma função pedagógica, 
chegando mesmo a serem conhecidos como a bíblia dos pobres (PERADEJORDI, 
2000, p. 10), justamente porque também serviram de suporte para o ensino moral 
e religioso. Mary del Priore, em Esquecidos por Deus,  fala brevemente sobre o 
assunto: 

O importante é que, além de enfeitar capitéis, pórticos e 
iluminuras, os monstros passaram a encontrar seu lugar em 
bestiários – livros que somavam histórias e descrições de 
animais verdadeiros e imaginários -, fazendo com que a 
erudição enciclopédica e o pensamento religioso se reunissem. 
Nesses bestiários, a ênfase na moralidade, apregoada pela Igreja 
católica, passa a dar novo sentido alegórico aos monstros. Vale 
ainda lembrar que o método de interpretação que consistia em 
emprestar à teratologia um sentido edificante remonta pelo 
menos aos estóicos. Seu ardente desejo de conciliar a filosofia 
com a religião popular os conduziu a buscar nas entidades 
mitológicas um significado espiritual; e em suas aventuras um 
ensinamento sobre os bons costumes (PRIORE, 2000, p.27-
28).

Maria Esther Maciel, em O animal escrito (2008), ressalta que o ensino 
moral não era a única “função” do bestiário enquanto gênero, já que este ia além 
do texto moralizante ao erótico, ao religioso, ao satírico (MACIEL, 2008, p. 
13). O bestiário é, inclusive, considerado um trabalho sério de história natural e 
era uma base fundadora do conhecimento da biologia. O primeiro bestiário de 
que se tem notícia data do século IV de nossa era, O fisiólogo. Considerado o 
ancestral dos bestiários medievais, esse manuscrito foi copiado de séculos em 
séculos. Juli Peradejordi, na introdução de uma das edições de O fisiólogo, nos 
dá algumas origens para esse manuscrito. Escrito em grego, provavelmente em 
Alexandria, o “autor” se utiliza de fontes indianas, judaicas e egípcias, além de 
autores como Heródoto e San Isidoro de Sevilha. Peradejordi ainda atenta para 
as possibilidades de uma identificação deste “autor”:

Pysiologus, “el Naturalista”, autor de este Bestiario/Lapidario, 
es de hecho un compilador que bebe tanto en las fuentes paganas 
como en el texto bíblico o en los Padres de la Iglesia. No se 
sabe a ciência cierta quién era este personaje y se han barajado 
diversos autores para los vários Fisiólogos que han llegado 
hasta nosotros. Entre los posibles autores de los Bestiários 
contamos con personajes como san Basílio, san Jerônimo o san 
Juan Crisóstomo (PERADEJORDI, 2000, p. 10). 



185Uma zoologia de Jorge Luis Borges

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

A compilação de textos oriundos de fontes pagãs e bíblicas torna os 
bestiários livros com diversos significados, pois além de exercer uma influência 
pedagógica por conta das exegeses bíblicas, os textos também trazem um 
determinado saber natural. Daí que o fisiólogo também signifique aquele que 
possui o conhecimento (logos) da natureza (physis) (PERADEJORDI, 2000, 
p.10). E essa mentalidade se prolongará por toda a Idade Média, já que, afinal, a 
criação de Deus, a natureza, é seu reflexo. 

Em Book of the beasts, organizado por T.H. White, existe um estudo 
que entra em consenso com a leitura do bestiário como uma das bases para o 
conhecimento do mundo natural, e White ainda nos fala dessa tradição de livros 
“sem autor” que se estende por toda a literatura: 

There is no particular author of a bestiary. It is a compilation, 
a kind of naturalist’s scrapbook, which has grown with the 
additions of several hands. Its sources go back to the most 
distant past, to the Fathers of the Church, to Rome, to Greece, 
to Egypt, to mytology, ultimately to oral tradition which must 
have been contemporary with the caves of cromagnon. Its 
influence has extended throughout literature, and, as has been 
seen in the Notes, country people are still repeating some of its 
saws (WHITE, 1956, 231).

A ideia do bestiário como um álbum de recortes naturalista é muito 
interessante para pensarmos esse tipo de livro que nasce híbrido pela própria 
natureza. E com essas reflexões vamos chegar a Michel Foucault, que toma a 
história natural como a nomeação do visível (FOUCAULT, 2007, p. 181), por 
considerar que, quando os naturalistas pensavam em decifrar a natureza, se 
aproximar de um conhecimento natural (e até, por conseguinte se aproximarem 
do conhecimento de Deus), eles, na verdade, estavam iniciando uma teoria 
das palavras. Desta maneira, pensamos em nosso projeto que os bestiários, 
ao lidarem com o mundo natural por via da linguagem, tornando o visível e o 
invisível transcritos, tornaram-se um “gênero” literário que se perpetua até hoje, 
agora com um recorte autoral, em que diversos escritores dialogam de maneira 
criativa com os textos anteriores.

Ressaltamos que, dentro do campo da literatura latino-americana, Jorge 
Luis Borges foi o precursor na utilização de bestiários com um interesse explícito 
pelo diálogo criativo com essa tradição, tendo, inclusive, deflagrado entre os 
escritores do século XX um certo interesse por esses livros medievos, como 
mais uma vez explica Virginia Naughton: 

En nuestra época, el interés por los bestiarios se ha renovado 
gracias a las expresiones estéticas y literarias que lo han tomado 
por objeto. Entre ellas, la admirable Zoología Fantástica 



186 Eduardo Jorge de Oliveira

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

de Borges, nuestro mayor escritor, y otras contribuciones 
procedentes de la música, la pintura y la escultura. Y si bien en 
el hombre medieval la dimensión de “lo maravilloso” formaba 
parte de lo cotidiano, en nuestro tiempo lo interrumpe, lo 
subvierte, para abrir así un espacio misterioso y recóndito, y tal 
vez en ello resida el interés renovado por aquellas descripciones 
fantásticas (NAUGHTON, 2005, p. 22).

Os bestiários, portanto, nos parecem, hoje, por natureza borgianos. 
Como se uma determinada ordem genealógica da criação, posta em dúvida 
diversas vezes por Borges, também se sucedesse diante da própria rede ficcional 
articulada pelo autor no seu Manual de zoologia fantástica e em O livro dos seres 
imaginários. 

Alexandre Eulálio, um ano após o lançamento do Manual de zoologia 
fantástica, publica um artigo no Diário de Notícias, de Porto Alegre, em 1958, 
reeditado no livro organizado por Jorge Schwartz, Borges no Brasil, de 2001. 
Na conclusão desse artigo, Eulálio encontra no Borges compilador o Borges 
inventor: 

Tal pode ser o desafio do comovido zoólogo Jorge Luis 
Borges, que nessa fauna tão eloqüente encontra alguns 
dos melhores pretextos da sua obra. Porque está presente 
neste livro, aparentemente fútil e sem maior conseqüência, 
o escritor de imaginação ardente, bom leitor e seguro, das 
principais literaturas do mundo, que, numa compilação de 
invenções alheias, revela-se (confirma-se) insuperável inventor 
(SCHWARTZ, 2001, p. 297).

Como um compilador-inventor, Borges torna-se, portanto, uma referência 
mundial em termos de suas insólitas classificações (e agrupamentos), e o Manual 
de zoologia fantástica é significativo não só para a literatura latino-americana 
e suas relações com os animais e outros seres, como também faz parte de uma 
obra fundamental para o pensamento nas ciências humanas da segunda metade 
do século XX.  

2. Os zoológicos de Borges

Vale lembrar que, no prefácio ao Manual de zoologia fantástica, Borges 
faz uma outra classificação singular, afirmando a existência de dois tipos de 
zoológicos: um jardim zoológico da realidade e um jardim zoológico das 
mitologias (BORGES, 1984, p. 8). Para ele, um monstro (pertencente ao jardim 
zoológico das mitologias) não é outra coisa que uma combinação de elementos 



187Uma zoologia de Jorge Luis Borges

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

de seres reais e que as possibilidades da arte combinatória lidam com o infinito 
(BORGES, 1984, p.8).

Borges, ao lidar com esta divisão dos zoológicos, vai tratar do primeiro, 
o zoológico da realidade, mencionando que para uma criança que descobre o 
mundo animal, um camelo, por exemplo, não é mais estranho que o espelho, a 
água ou as escadas (BORGES, 1984, p.7). Ainda os objetos inseridos na nossa 
cultura tais como brinquedos, especificamente bichos de pelúcia ou ilustrações 
de enciclopédias, para o autor argentino, preparam essa criança para ver sem 
horror o animal do zoológico: Además, el tigre de trapo y el tigre de las figuras 
de la enciclopedia lo han preparado para ver sin horror al tigre de carne y hueso 
(BORGES, 1984, p.7). E Borges prossegue com este zoológico da realidade: 

Platón (si terciara en esta investigación) nos diria que el niño 
ya há visto al tigre, en el mundo anterior de los arquetipos, 
y que ahora al verlo lo reconoce. Schopenhauer (aún más 
asombrosamente) diria que el nino mira sin horror a los tigres 
porque no ignora que él es los tigres y los tigres son él o, mejor 
dicho, que los tigres y él son de una misma esencia,  la Voluntad 
(BORGES, 1984, p. 7).

Por outro lado, o jardim zoológico das mitologias deveria exceder o 
primeiro, pois sua fauna é de esfinges, grifos, centauros. Neste jardim, podemos 
construir um número indefinido de monstros, afirma Borges, mas a quantidade não 
é considerável porque são poucos que realmente podem trabalhar na imaginação 
das pessoas (BORGES, 1984, p.8). E assim encerra Borges seu prólogo, 
afirmando que a zoologia dos sonhos é mais pobre que a zoologia de Deus. 

Mesmo com esta diferenciação, a dúvida entre o que pertence a um jardim 
zoológico da realidade e ao jardim zoológico das mitologias, para o leitor de 
Borges, é um dos elementos ficcionais de suma importância. Lyslei Nascimento, 
no texto “Monstros no arquivo”, trata de uma questão pertinente à leitura do 
prólogo de O livro dos seres imaginários: 

Sob o signo da ironia, podemos ler, também, outro exemplo 
da obsessão de Borges pelos catálogos e listas, mais 
especificamente em O livro dos seres imaginários, publicado 
em 1974. Os prólogos, os prefácios, as notas de pé de página, 
que normalmente servem para auxiliar a leitura ou referendar 
a escrita, são, no entanto, em Borges, em sua maioria, falsos, 
dissimulados ou adulterados. Então, antes perturbam do que 
guiam o leitor. O prólogo de O livro dos seres imaginários 
abre, assim, uma possibilidade de instrução de leitura 
(NASCIMENTO, 2007, p. 70).



188 Eduardo Jorge de Oliveira

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

Ler agora essas zoologias de Borges com uma atenção aos artifícios de 
linguagem utilizado pelo escritor argentino é uma questão fundamental para se 
compreender a composição dos agrupamentos de animais reais e imaginários 
contidos nas zoologias borgianas.  

O fato de o autor agrupar animais em uma súbita vizinhança sem relação, 
para nos valer do pensamento de Michel Foucault, pode nos deixar ainda mais 
surpreendidos, como se, tanto no Manual de zoologia fantástica quanto em O 
livro dos seres imaginários,       presenciássemos a ampliação de sua insólita lista 
de animais da apócrifa enciclopédia chinesa mencionada em O idioma analítico 
de John Wilkins, que citamos aqui: 

os animais se dividem em (a) pertencentes ao imperador, (b) 
embalsamados, (c) amestrados, (d) leitões, (e) sereias, (f) 
fabulosos, (g) cães soltos, (h) incluídos nesta classificação, (i) 
que se agitam como loucos, (j) inumeráveis, (k) desenhados 
com um finíssimo pincel de pêlo de camelo, (l) etcétera, (m) 
que acabam de quebrar o vaso, (n) que de longe parecem 
moscas. (BORGES, 1999, p. 94). 

Dentro deste fragmento parece que encontramos todo o projeto zoólatra 
borgiano e que todos os seres catalogados em seus livros aqui estudados estão 
contidos dentro deste pequeno, mas infinito verbete da enciclopédia chinesa. 

Em Borges a vida de cada um destes animais se articula com sua escrita. 
Um bom exemplo disso é o “macaco da tinta”, presente tanto no Manual de 
zoologia fantástica quanto em O livro dos seres imaginários: 

Este animal existe em abundância nas regiões do Norte e tem 
quatro ou cinco polegadas de comprimento; é dotado de um 
instinto curioso; os olhos são como cornalinas e o pêlo é negro 
azeviche, sedoso e flexível, macio como uma almofada. É muito 
aficionado à tinta nanquim e, quando as pessoas escrevem, 
senta-se com as mãos uma sobre a outra e as pernas cruzadas, 
esperando que tenham terminado, e bebe o que sobra da tinta. 
Depois volta a sentar-se de cócoras e fica tranqüilo (BORGES, 
2006, p. 110). 

Com o “macaco da tinta”, Borges cria uma metáfora do animal no plano 
do texto. Pois dentro desse plano de escrita, além do macaco, todos os animais 
nos livros do escritor argentino aqui estudados bebem dessa tinta, alimentando-
se da sua escrita e de outros textos anteriores, tais como os bestiários medievais.

O escritor reitera ainda o caráter de miscelânea ao sugerir ao leitor que O 
livro dos seres imaginários não possui o ritmo de uma leitura ininterrupta:



189Uma zoologia de Jorge Luis Borges

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

Como todas as miscelâneas, como os inesgotáveis volumes 
de Robert Burton, de Fraser ou de Plínio, O livro dos Seres 
Imaginários não foi escrito para uma leitura ininterrupta. 
Desejaríamos que os curiosos o freqüentassem como quem 
brinca com as formas variáveis que revela um caleidoscópio 
(BORGES, 2006, p. 13). 

O pequeno volume do Manual de zoologia fantástica e, por conseguinte, 
O livro dos seres imaginários, por possibilitarem a analogia às formas variáveis 
de um caleidoscópio, sugerem aqui uma espécie de “biblioteca de Babel”, já que 
a imagem desse conjunto de livros nos remete ao infinito. Justamente Borges 
defende a natureza infinita destes livros ainda no prólogo de O livro dos seres 
imaginários, ao afirmar que “um livro desta índole é necessariamente incompleto; 
cada nova edição é o núcleo de edições futuras, que podem multiplicar-se ao 
infinito” (BORGES, 2006, p.13). Assim se articulam ambos os livros do escritor 
argentino, incompletos e em direção ao infinito. 

3. Em direção às heterotopias 

Sylvia Molloy (apud BORGES, 2006), no prefácio do Livro dos seres 
imaginários, faz algo semelhante ao retomar o prólogo do Manual de Zoologia 
Fantástica, de Borges. Ela recupera do prólogo do primeiro livro justamente o 
momento em que, uma vez criança, não só Borges, mas cada um de nós, pela 
primeira vez, diante do “espetáculo” de um jardim zoológico, nos deparamos 
com animais nunca antes vistos (BORGES, 2006, p.9). Então, retomando a 
animalidade que habita cada um de nós, ela mostra que as visitas ao zoológico, 
muitas vezes, representam o nosso assombro diante do outro (o animal). Portanto, 
é a literatura o espaço privilegiado para essa animalidade humana que se sustenta 
não apenas em termos de metáforas ou de alguma figura de linguagem outra, 
mas por intermédio do artifício ficcional, em que a pele do escritor torna-se 
outra. O escritor torna-se outro tal como “Baldanders”, esse ser cujo nome pode 
ser traduzido por Já diferente ou já outro. Por esse Já outro, assim está em O 
livro dos seres imaginários: 

Em um bosque, o protagonista depara com uma estátua de 
pedra, que lhe parece o ídolo de algum velho templo germânico. 
Toca-a e a estátua lhe diz que é Baldanders e assume as formas 
de um homem, de um carvalho, de uma porca, de um salsichão, 
de um prado coberto de trevo, de esterco, de uma flor, de um 
ramo florido, de uma amoreira, de uma tapeçaria de seda, de 
muitas outras coisas e seres, e então, novamente, de um homem 
(BORGES, GUERREIRO, 2006, p.194).



190 Eduardo Jorge de Oliveira

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

A partir dessa ideia de Já outro, retomamos a questão do “riso 
desconcertante” colocada pelo filósofo Michel Foucault, tal como foi tratada 
por Silviano Santiago, para quem esse “outro”, a China contida na enciclopédia 
borgiana, é também a América Latina: “A China é o melhor palco metafórico e 
incendiário para o exotismo por excelência deste Outro-do-Ocidente-dentro-do-
Ocidente, que é a América Latina” (SANTIAGO, 1998, p.32).

É com essa leitura que Lyslei Nascimento também aborda essa questão 
em um plano político da América Latina: 

Silviano Santiago, em “A ameaça do lobisomem”, lembra essas 
páginas introdutórias de As palavras e as coisas, destacando 
que a enciclopédia chinesa, com sua classificação divergente de 
ordem instituída, duplica antigas leituras européias das culturas 
colonizadas e acabam sendo responsáveis por uma das mais 
canônicas leituras do escritor argentino, porque reencenam e 
rearfimam o teor exótico e estranho para a condição latino-
americana (NASCIMENTO, 2007, p. 67). 

Assim, o “Baldanders”, contido em ambas zoologias de Borges, também 
representa este “já outro” que tanto se metamorforseia, como a América Latina. 
E por isso pensar essa zoologia também passa pelo plano estético e político. 

Jacques Rancière, em A Partilha do Sensível (2005), de uma outra 
maneira, aborda estes outros lugares que foram instaurados por Michel Foucault 
a partir da leitura de Borges, quando afirma que as “ficções” da arte e da política 
são, portanto, heterotopias mais do que utopias (RANCIERE, 2005, p.62).

Retomando a discussão e partindo para uma leitura no campo do político, 
esse outro lugar foi muito bem definido como heterotopias3 por Michel Foucault, 
no prefácio de seu livro As palavras e as coisas, no qual o filósofo francês 
identificou na apócrifa enciclopédia chinesa apresentada por Borges em “El 
idioma analítico de John Wilkins” não apenas uma nova zoologia, como também 
uma distorção dos procedimentos legitimados de classificação (FOUCAULT, 
2000, p. XIV).  Assim inicia Michel Foucault: 

3	 Foucault discorre sobre a questão das heterotopias, encontradas com tanta freqüência em Borges: 
As heterotopias inquietam, sem dúvida porque solapam secretamente a linguagem, porque impedem     
de nomear isto e aquilo, porque arruínam de antemão a “sintaxe”, e não somente aquela que constrói 
as frases – aquela, menos manifesta, que autoriza “manter juntos” (ao lado e em frente umas das 
outras) as palavras e as coisas (2007, p. XIII). E nessa questão que iremos tratar no decorrer de 
nossa pesquisa vamos trabalhar com a contraposição de utopia e heterotopia a partir da linguagem de 
Borges, onde Foucault vai lidar com fábulas e discursos permitidos pela utopia e existindo como uma 
“linha reta da linguagem”.  



191Uma zoologia de Jorge Luis Borges

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

Este livro nasceu de um texto de Borges. Do riso que, com 
sua leitura, perturba todas as familiaridades do pensamento 
– do nosso: daquele que tem nossa idade e nossa geografia -, 
abalando todas as superfícies ordenadas e todos os planos que 
tornam sensata para nós a profusão dos seres, fazendo vacilar e 
inquietando, por muito tempo, nossa prática milenar do Mesmo 
e do Outro (FOUCAULT, 2007, p. IX). 

É esta perspectiva um tanto inquietante que Borges provoca ao romper 
com os limites da classificação zoológica, desconcertando o pensamento europeu 
e criando uma insólita taxonomia dentro de todo um imaginário da China. Até 
porque, antes, na Europa já era possível ler classificações inquietantes como a 
de Aldrovandi, escrita em 1642, que dividia monstros em: “1. Monstros simples 
do lado superior; 2. simples do lado inferior; 3. reunidos segundo um eixo 
vertical; 4. com a cabeça oposta no mesmo diâmetro; 5. por união dos homens e 
animais...” (GIL, 2006, p.76). Ou, ainda, uma outra classificação de monstros, a 
de Isidoro de Sevilha: 

1. Pelo tamanho; 2. Pela pequenez; 3. Defeito das partes; 
4. Transformação de certas partes; 5. De todas as partes; 
6. Deslocação das vísceras; 7. Aderência das partes; 8. 
Desenvolvimento precoce ou tardio das partes; 9. União dos 
Gêneros; 10. Várias deformidades (GIL, 2006, p. 76).   

Mas a grande diferença é que Borges deslocou todo esse imaginário para 
a América Latina, este lugar outro, que inclusive traz todo o exotismo chinês, 
como aponta Silviano Santiago em suas reflexões, em A ameaça do lobisomem. 
Jorge Luis Borges, partindo de bestiários, atravessando relatos de viajantes entre 
os séculos VXI e XVIII4, instaura elementos para diversos escritores retomarem 
não um projeto pessoal de literatura, mas dentro de um plano estético e político 
(aqui praticamente inseparáveis) toda uma apropriação de um heterotopos, 
ou Outro-do-Ocidente-dentro-do-Ocidente, para nos valer ainda do termo 
de Silviano Santiago e assim fazer do próprio gesto da escrita um lugar para 
desestabilizar todo um saber classificatório. 

   
4      Sobre os relatos de viajantes, em um outro texto, pretendemos articular o imaginário destes bestiários 

europeus frente ao imaginário do novo mundo, das Américas e como a literatura latino-americana 
tencionou e tenciona esta questão. 



192 Eduardo Jorge de Oliveira

Revista de Humanidades, Fortaleza, v. 24, n.1, p. 182-192, jan./jun. 2009

Referências

BORGES, Jorge Luis. O livro dos seres imaginários. Tradução Carmen Vera 
Cirne Lima. São Paulo: Globo, 2006.  

BORGES, Jorge Luis; GUERRERO, Margarita. Manual de zoología fantástica. 
México, DF: Fondo de Cultura Econômica, 1984. 

BORGES, Jorge Luis. Obras completas. Rio de Janeiro: Globo, 1999. 2v.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Tradução Salma Tannus. São 
Paulo: Martins Fontes, 2007. 

GIL, José. Monstros. Lisboa: Relógio D’Água, 2006. 

MACIEL, Maria Esther. O animal escrito: um olhar sobre a zooliteratura 
contemporânea. São Paulo: Lumme, 2008. 

NASCIMENTO, Lyslei. Monstros no arquivo. Esboço para uma teoria borgiana 
dos monstros. In: JEHA, Julio. (Org.). Monstros e monstruosidades na literatura. 
Belo Horizonte: UFMG, 2007, p.61-80

NAUGHTON, Virginia. Bestiario medieval. Buenos Aires: Quadrata, 2005. 

PERADEJORDI, Juli. Prólogo. In: EL FISIÓLOGO: bestiario medieval. 
Barcelona: Obelisco, 2000. p. 7-12

PRIORE, Mary del. Esquecidos por Deus: monstros no mundo europeu e ibero-
americano (séculos XVI – XVIII). São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

RANCIÈRE, Jacques. A partilha do sensível. Tradução Mônica Costa Netto. 
São Paulo: Ed. 34, 2005. 

SANTIAGO, Silviano. A ameaça do lobisomem. Revista de Literatura 
Comparada, Florianópolis, p. 31-44, 1991. 

SCHWARTZ, Jorge. Borges no Brasil. São Paulo: Unesp, 2001. 

WHITE, T. H. The book of beasts. London: Readers Union, 1956. 


